
 القواعد و الفروق

 اسم الکتاب:القواعد و الفروق ]حول امهات المباحث الاصولیه و الفقهیّة و المنطقیّة و الفلسفیّة[ 

 

 المؤلف: محمد باقر الفاضلی البهسودی 

 

 

 هـ .ق 1389هـ. . ق. 1431النشر:الثانیةـ ذی القعدة الحرام الطبعةوتاریخ

 

 القواعد و الفروق  

 

 خطبة الکتاب 

 

 تقریظ سماحة آیة الله العظمی الاستاذ المحقق الکابلی)مدّظلّه العالی( 

 

 تقریظ استاذ الأدب ،العالم الجلیل الحاج البیانی)دامت افاضاته( 

 

 تقریظ حجة الاسلام و المسلمین الحاج العارفی البهسودی)دام عزّه( 

 

 بهسودی)دامت برکاته( تقریظ حجة الاسلام و المسلمین سلالة السادات الحاج الزکی ال



 

 مقدمة المؤلف

 

 فضیلةالعلم

 

 المراد من العلم

 

 مقولةالعلم

 

 تقسیم مطلق العلم 

 

 تعریف العلم الحصولی و الحضوری

 

 الفرق بین العلم الحصولی و الحضوری 

 

 الفرق بین العلم و العلمی 

 



 الفرق بین العلم التفصیلی و الاجمالی 

 

 اقسام القطع 

 

 الفرق بین اخذ القطع تمام الموضوع أو جزئه

 

 الفرق بین القطع الطریقی و الموضوعی 

 

 المراد من حجیة القطع 

 

 اقسام الجعل

 

 حجیة القطع قابلة للجعل ام لا؟ 

 

 هل یمکن اخذ القطع بالحکم فی الموضوع؟

 

 العلم الاجمالی کالعلم التفصیلی فی التنجز أم لا؟ 



 

 الاضطرار الی بعض اطراف العلم الاجمالی

 

 النسبة بین وجوب الموافقة القطعیة و حرمةالمخالفة القطعیّة 

 

 الفرق بین الواحد النوعی و الجنسی مع الواحدبالنوع و بالجنس 

 

 ذاتیة طریقیة القطع من باب البرهان 

 

 ذاتیة طریقیة القطع من باب البرهان 

 

 الفرق بین الیقین و القطع و العلم 

 

 اقسام التجری 

 

 الفرق بین التجری و المعصیة

 



 موضوع کل علم عند المشهور

 

 موضوع کل علم عند صاحب الکفایة 

 

 تعریف علم الاصول 

 

 موضوع علم الاصول 

 

 فائدة علم الاصول و الغرض منه 

 

 اقسام المبادی 

 

 الفرق بین الجامع النوعی و العنوانی 

 

 حقیقة الوضع 

 

 اقسام الوضع 



 

 الفرق بین الوضعی الشخصی و النوعی 

 

 الفرق بین الوضع التعیینی و التعیّنی 

 

 عدم دلالة الفعل بالزمان عند الأصولی 

 

 الفرق بین المعنی الاسمی و الحرفی 

 

 بین الحقیقة الشرعیة و المتشرعیة الفرق 

 

 ثمرةالقول بالحقیقة الشرعیة و المتشرعیة 

 

 الفرق بین الظن الخاص و الظن المطلق 

 

 الفرق بین الظن الشخصی و الظن النوعی

 



 سام المشتق من الصغیر و الاصغر و الاکبراق

 

 الفرق بین المشتق الاصولی و النحوی 

 

 خروج الافعال و المصادر عن بحث المشتق 

 

 اقسام المبادی فی المشتقات

 

 انحاء اتحاد الذات بالمبادی

 

 الفرق بین الدلیل و الاصل 

 

 الفرق بین الدلیل و الامارة 

 

 الفرق بین الدلیل الاجتهادی و الفقاهتی 

 

 الفرق بین الطرق و الامارات



 

 الفرق بین الاصول المحرزة و غیرها 

 

 المجعول فی الطرق و الامارات 

 

 من بلغ المستفاد من اخبار 

 

 الفرق بین الاصول اللفظیة و العملیة 

 

 الفرق بین الحکم الواقعی و الظاهری 

 

 طریق الجمع بین الحکم الواقعی و الظاهری

 

 الفرق بین الامور الانتزاعیة و الاعتباریة 

 

 الفرق بین المسئلة الاصولیة و القواعد الفقهیة 

 



 مقایس المسئلة الاصولیة و الفقهیة 

 

 حقیقة الحکم و مراتبه 

 

 ق بین الحکم التکلیفی و الوضعی الفر

 

 الفرق بین الملک و الحق و الحکم

 

 الفرق بین النص و الظاهر و المجمل و المؤّّّل

 

 لفرق بین الموضوعات و المتعلقات 

 

 مدار الحکم المولوی و الارشادی

 

 مناط جعل الاحکام

 

 اقسام الهدایة 



 

 الفرق بین الثبوت الحقیقی و التعبدی 

 

 الفرق بین الاجمال و الاهمال 

 

 اقسام المبیّن: 

 

 اقسام الاجمال 

 

 الفرق بین الترکیب و التألیف

 

 الفرق بین الواجب المعلق و المنجز 

 

 الفرق بین الواجب المعلق و المشروط 

 

 الفرق بین الواجب الموسع و المضیق 

 



 الفرق بین الواجب المطلق و المشروط 

 

 الفرق بین الواجب المعلق عند صاحب الفصول و الواجب المشروط عند المشهور 

 

 الفرق بین الواجب المعلق عند صاحب الفصول 

 

 الفرق بین الواجب الاصلی و التبعی 

 

 الفرق بین الواجب الفاعلی و الفعلی 

 

 الفرق بین المفهوم و المعنی 

 

 الفرق بین مفهوم الموافقة و المخالفة 

 

 الفرق بین الشبهة الموضوعیة و الحکمیة 

 

 العام و المطلقالفرق بین  



 

 اقسام العام 

 

 هل یجوز التمسک بالعام فی الشبهة المصداقیة أم لا؟ 

 

 اقسام المطلق

 

 الفرق بین الاطلاق البدلی و الشمولی 

 

 المراد من الشبهة غیر المحصورة

 

 الفرق بین الطلب و الارادة 

 

 الفرق بین الوجوه و الاقوال 

 

 اقسام الضد

 



 المراد من التقابل بین المطلق و المقید 

 

 المراد من الترتب 

 

 اقسام الترتب 

 

 الفرق بین التخصیص و التخصص

 

 الفرق بین التخصیص و النسخ 

 

 الفرق بین النسخ و البداء 

 

 الفرق بین التخصیص و الحکومة

 

 اقسام الحکومة

 

 الفرق بین التخصصّ و الورود 



 

 المراد من التعارض 

 

 المراد من التزاحم

 

 الفرق بین التعارض و التزاحم

 

 الفرق بین التّنافی و التّعارض

 

 المرجحات فی باب التعارض

 

 المرجحات فی باب التزاحم

 

 لحن الخطاب و فحو الخطاب و دلیل الخطاب 

 

 الفرق بین المبادی التصوریة و التصدیقیة 

 



 اقسام الدلالة : من الاقتضاء و التنبیه و الاشارة 

 

 الفرق بین المعنی و المفهوم و المدلول

 

 الفرق بین الارادة التکوینیة و التشریعیة 

 

 ما هو المراد من الإرادة فی آیة التطهیر 

 

 الفرق بین الارادة التکوینیة و التشریعیةلله تعالی 

 

 الفرق بین الهدایة التکوینیة و التشریعیة 

 

 الفرق بین الجبر و الاکراه 

 

 الفرق بین الشرط الاصولی و النحوی 

 

 الفرق بین المتواطی المنطقی و الاصولی 



 

 الفرق بین المشکک الاصولی و المنطقی 

 

 الفرق بین البرائة العقلیة و الشرعیة 

 

 المراد من الرفع فی حدیث الرفع

 

 ومة حدیث الرفع علی ادلة الاحکام الاوّلیة وجه حک

 

 وجه تقدّم الأصل الموضوعی علی الاصل الحکمی

 

 الفرق بین الاحتیاط العقلی و الشرعی 

 

 الفرق بین اصالة العدم و البرائة

 

 الفرق بین اصالة الاباحة و البرائة 

 



 الفرق بین الماهیة المهملة و اللا بشرط القسمی 

 

 الفرق بین لا بشرط المقسمی و لا بشرط القسمی 

 

 مقدمات دلیل الانسداد 

 

 الفرق بین انسداد الکبیر و الصغیر

 

 اقسام القیاس 

 

 الفرق بین قیاس الاولویة و مفهوم الموافقة

 

 الفرق بین قیاس الشبهی و الاولوی 

 

 المراد من الاصل المثبت 

 

 المراد من العقل



 

 المراد من الدلیل العقلی 

 

 الفرق بین العقل النظری و العملی

 

 الفرق بین الشبهة البدویة و غیرها 

 

 المراد من الشبهة الکثیر فی الکثیر 

 

 الفرق بین الاقل و الاکثر الاستقلالیین و الارتباطیین 

 

 دوران الامر بین الاقل و الاکثر الارتباطیین

 

 الفرق بین مقدمة الوجود و الوجوب

 

 اقسام السببیة 

 



 وجه بطلان التصویب 

 

 الفرق بین الحیثیة التعلیلیة و التقییدیة 

 

 اقسام الشهرة 

 

 اقسام التواتر 

 

 اقسام الاجماع

 

 الفرق بین الاجماع المحصل و المنقول 

 

 الفرق بین الاجماع القولی و العملی 

 

 تعریف الاستصحاب

 

 ةأو اصلهل الاستصحاب امار 



 

 وجه تقدیم الأمارة علی الاستصحاب 

 

 وجه تقدیم الاستصحاب علی سائرالاصول العملیة 

 

 تعارض الاستصحابین 

 

 دوران الامر بین الاستصحاب و الاصول العملیة

 

 ارکان الاستصحاب 

 

 اقسام الاستصحاب الکلی

 

 الفرق بین الاستصحاب النعتی و المحمولی

 

 الفرق بین الاستصحاب التعلیقی و التنجیزی

 



 هل الاستصحاب یجری فی الحکم التعلیقی؟ 

 

 عدم جریان الاستصحاب فی اطراف العلم الاجمالی 

 

 الفرق بین المانع و الرافع 

 

 الفرق بین الشک فی الرافع و رافعیة الموجود

 

 المراد من الاصل الموضوعی و الحکمی 

 

 الاصل الموضوعی حاکم علی البرائة أو وارد؟ 

 

 الاقوال فی حجیة الاستصحاب 

 

 الفرق بین الترجیح بغیر مرجح و الترجّح بغیر مرجح

 

 معیار القدماء و المتأخرین عند الاصولیین



 

 الفقه فی اللغة و الاصطلاح 

 

 الفقه یقسم الی اربعة اقسام 

 

 وجه حصر الفقه فی اربعة اقسام 

 

 الفرق بین القواعد الفقهیة و الاصولیة 

 

 الفرق بین الحکم » القضاء« و الفتوی

 

 الفرق بین القاضی المنصوب

 

 الفرق بین القاضی و المفتی 

 

 الفرق بین الحق و الحکم

 



 اقسام الحقوق

 

 مقتضی القاعدة فیما لم یثبت من الخارج جواز 

 

 الفرق بین حقوق الله و حقوق الناس 

 

 الفرق بین الحق و الملک

 

 الفرق بین المال و الملک

 

 کلام آیة الله العظمی الحکیم 

 

 ة الفرق بین الملکیة الحقیقیة التکوینی

 

 اقسام التلف 

 

 الفرق بین الفرض و الوجوب



 

 الفرق بین الوجوب و الواجب 

 

 الفرق بین الاعادة و التکرار 

 

 الفرق بین السهو و النسیان 

 

 الفرق بین الشک و الریب 

 

 الفرق بین المانع و القاطع 

 

 الفرق بین الباطل و الفاسد 

 

 الفرق بین الایجاب و الالزام

 

 الفرق بین الصوم و الصیام 

 



 الفرق بین الکفارة و الفدیة 

 

 الفرق بین الحدث و الخبث 

 

 الفرق بین الحدث الاکبر و الاصغر 

 

 الفرق بین الموجب و الناقض 

 

 الفرق بین »السبب« و »الموجب و الناقض« 

 

 احکام النجاسة من التکلیفی و الوضعی 

 

 الفرق بین الفروع و الاصول 

 

 الامامة شرط فی صحة الاعمال ام لا؟ 

 

 المراد من الجزء و الشرط 



 

 الفرق بین شرائط الصلاة و شرائط الاجزاء

 

 الفرق بین مقدمة الوجود و مقدمة الوجوب

 

 المراد من الشرط الضمنی 

 

 الفرق بین السبب و الشرط 

 

 الفرق بین العزیمة و الرخصة

 

 الفرق بین المس و المسح 

 

 المباح الفرق بین الحلال و  

 

 الفرق بین الدین و القرض 

 



 الفرق بین الخوف و الخشیة 

 

 الفرق بین الجاهل القاصر و المقصر

 

 الفرق بین الخضوع التکوینی و التشریعی

 

 المراد من الکافر و المشرک 

 

 الفرق بین علم الهیئة و علم النجوم 

 

 الفرق بین الاجرة و الجعل و بین الارتزاق

 

 الفرق بین الحرمة الذاتی و التشریعی 

 

 الفرق بین الظلم و الجور 

 

 الفرق بین القسط و العدل 



 

 الفرق بین الخراج و المقاسمة

 

 اقسام الانفال 

 

 المراد من الغنائم

 

 المراد من متعلق الخمس 

 

 اقسام المرتد

 

 الفرق بین الحدود و التعزیرات 

 

 الفرق بین الارش و القیمة و اجرت المثل

 

 الفرق بین حق الرهانة و الجنایة 

 



 الفرق بین العادل و الثقة و الاعدل و الاوثق

 

 الفرق بین الخبر و الحدیث 

 

 الفرق بین الاخبار و الآثار 

 

 اقسام الخبر عند الفقهاء 

 

 اقسام المتواتر 

 

 اصحاب الاجماع

 

 حقیقة البیع 

 

 النسبة بین البیع و التملیک

 

 اقسام البیع



 

 الفرق بین الاخبار و الانشاء

 

 اقسام الخیار 

 

 یسقط الرد و الارش بامور: 

 

 یسقط الرد دون الارش 

 

 شکیفیة اخذ الار

 

 اخذ الارش علی القاعدة أم لا؟ 

 

 الفرق بین الجمع العرفی و الجمع التبرعی 

 

 الاجازة کاشفة أو ناقلة؟ و اقسام الکشف و النقل 

 



 ثمرة القول بالکشف أو النقل

 

 الفرق بین الکشف الحقیقی و الحکمی

 

 الفرق بین المعاطات و الودیعة و العاریة 

 

 حقیقة المعاطات و الاقوال فیها 

 

 والقیمة  المراد من المثل

 

 مقتضی القاعدة فی صورة الشک بین کون الشیء مثلیّاً او قیمیّاً 

 

 المراد من بـدل الحیلولة و حکمه 

 

 قاعدة لاضرر و لاضرار 

 

 فی هذه القاعدة المراد من الضرر المنفی 



 

 النسبة بین قاعدة الضرر و قاعدة الحرج

 

 الفرق بین قاعدة الضرر و قاعدة الحرج

 

 وجه تقدیم لاضرر علی العمومات و الاطلاقات 

 

 النسبة بین قاعدة قبح العقاب بلا بیان 

 

 الفرق بین اللقطة و مجهول المالک

 

 السهام المفروضة فی کتاب الله تعالی 

 

 المراد من العدالة

 

 الصغائر قادحة فی العدالة أم لا؟ 

 



 حول المباحث المنطق 

 

 المراد من المنطق

 

 تعریف المنطق

 

 موضوع المنطق

 

 غرض المنطق 

 

 المراد من المقدمة

 

 الفرق بین مقدمة الکتاب و مقدمة العلم

 

 المراد من التصور و التصدیق 

 

 التصدیق بسیط أو مرکب؟ 



 

 اقسام التصدیق

 

 المراد من المعرّف و الحجة

 

 المراد من النظر و الفکر

 

 اقسام المبادی 

 

 اقسام المبادی التصدیقیة 

 

 اقسام الدلالة 

 

 اقسام الدلالة الوضعیة: 

 

 الحقیقة و المجاز 

 



 ة ـاقسام العلاق

 

 الفرق بین المنقول و المرتجل

 

 انواع المفهوم 

 

 اقسام الجزئی 

 

 ینقسم الجزئی الی المنطقی و الطبیعی و العقلی 

 

 الفرق بین الجزء و الجزئی 

 

 الجزئی لا یکون کاسباً و لا مکتسباً 

 

 اقسام الکلی

 

 الکلی الطبیعی هل هو موجود بوجود افراده ام لا؟ 



 

 الفرق بین المتواطئ و المشکک 

 

 الفرق بین المشکک المنطقی و الاصولی:

 

 الفرق بین الکل و الکلی 

 

 اقسام التقابل

 

 الفرق بین الضدین و النقیضین

 

 اقسام الحمل

 

 الفرق بین الحمل البتّی و غیر البتّی 

 

 الفرق بین الهلیّة البسیّطة و الهلیّة المرکبة 

 



 اقسام الواسطه 

 

 تنبیه: 

 

 الفرق بین الذاتی و العرضی فی باب الایساغوجی 

 

 اقسام الذاتی 

 

 اقسام النوع 

 

 اقسام الجنس 

 

 اقسام الفصل

 

 اقسام الذاتی 

 

 المراد من العرض و العرضی



 

 اقسام العرضی: 

 

 اقسام الاعراض

 

 اقسام الاعراض

 

 اقسام العرضی

 

 المراد من الجوهر و العرض

 

 اقسام الجوهر 

 

 الفرق بین الامکان الخاص و العام 

 

 ادات السؤال 

 



 الفرق بین الهلیّةالبسیطة و الهلیّة المرکبة 

 

 المراد من البرهان الانّی و اللمّی

 

 التناقض و شروطه 

 

 شروط التناقض 

 

 لابد من اختلاف القضیتین المتناقضتین فی امور ثلاثة: 

 

 المراد من عقد الوضع و عقد الحمل

 

 اقسام الحجة 

 

 اقسام القضایا 

 

 اقسام الضرورة



 

 سور القضیة 

 

 سور القضیةالحملیة

 

 سور القضیة الشرطیة  

 

 الفرق بین موجبة معدولة الحمول 

 

 الفرق بین لیس بعض و بعض لیس و لیس کل

 

 الفرق بین لیس بعض و بعض لیس 

 

 الاشکال الاربعة و شرایطها 

 

 شرائط الاشکال الاربعة من حیث الکم

 



 شرایط الشکل الثانی: 

 

 شرایط الشکل الثالث: 

 

 شرایط الشکل الرابع 

 

 المراد من الدلیل الخلف 

 

 العکس المستوی

 

 عکس النقیض 

 

 ةانواع المغالط

 

 حول المباحث الفلسفیة 

 

 تعریف الحکمة و موضوعها و غایتها 



 

 المراد من الوجود و الماهیة

 

 حقیقة الوجود 

 

 الفرق بین الوجود و الواقع 

 

 الماهیة 

 

 اقسام الماهیة 

 

 الفرق بین اللابشرط القسمی و المقسمی 

 

 اصالة الوجود أو الماهیة 

 

 اصطلاحات فی الامور الاعتباریة 

 



 المراد من اصالة الوجود و اعتباریة الماهیة

 

 ادلة القائلین باصالة الوجود 

 

 ادلة القائلین باصالة الماهیة 

 

 الفرق بین الماهیة و المفهوم 

 

 الفرق بین المهیة و الحقیقة 

 

 الحقیقة تستعمل بمعانی کثیرة:

 

 اقسام الوجود 

 

 اقسام الوجود: من الرابط و الرابطی و المحمولی

 

 الفرق بین الوجود الخارجی و الذهنی 



 

 المراد من المادة

 

 أنحاء تمایز الوجود

 

 الفرق بین المادة الاولی و الثانیة 

 

 الفرق بین الجسم الطبیعی و التعلیمی 

 

 الفرق بین المعقولات الاولی و المعقولات الثانیة 

 

 المراد من العقل و النفس و المادة 

 

 الفرق بین المحمول بالضمیمة و المحمول بالصمیمة 

 

 الفرق بین الخارج المحمول و المحمول بالضمیمة

 



 المراد من الترکیب الحقیقی و الاعتباری 

 

 الفرق بین الترکیب الانضمامی و الاتحادی

 

 اقسام اللازم: 

 

 البراهین علی اتحاد العاقل و المعقول 

 

 مراتب العقل 

 

 المراد من النفس

 

 مراتب النفس عند العرفا 

 

 اقسام المواد الثلاث 

 

 اقسام الامکان 



 

 مناط حاجة الممکن الی العلة

 

 المراحل الثمانیة للممکن  

 

 لممکن: خواصّ ا

 

 مناط الصدق فی القضیةالخارجیة و الحقیقیة و الذهنیة 

 

 اقسام الفاعل

 

 اقسام السبق 

 

 اقسام الوحدة 

 

 اقسام الواحد 

 



 تقسیم آخر للواحد

 

 الدور و اقسامه

 

 اقسام التوحید

 

 الدلیل علی استحالة الدور و التسلسل 

 

 المراد من المثل الافلاطونیة 

 

 الفرق بین المثل و المثال 

 

 المراد من قاعدة الامکان الأشرف

 

 الفرق بین التجانس و التماثل و التساوی و التشابه و التناسب و التوازی

 

 المراد من الحرکة



 

 المراد من الحرکة فی الجوهر

 

 الحرکة من ایّ مقولة؟ 

 

 الفرق بین »الکون و الفساد« و »الحرکة« 

 

 الفرق بین الحرکة التوسطیة و القطعیة 

 

 المراد من وحدته تبارک و تعالی 

 

 الوحدات  اقسام

 

 الفرق بین الواحد و الأحد 

 

 اوّل ما صدر عنه تعالی 

 



 اوّل ما افاض من العوالم 

 

 المراد من الهیولی

 

 المراد من الدهر

 

 توضیح بعض الاصطلاحات

 

 ق  القواعد و الفرو

 

 القواعد و الفروق   ▲

 

 القواعد و الفروق  

 

 حول امهات المباحث 

 

 الاصولیه و الفقهیّة و المنطقیّة و الفلسفیّة

 

 

 المؤلّف: محمد باقر الفاضلی البهسودی 



 

    الحوزة العلمیة قم المقدسة

  

 

 محمد باقر الفاضلی البهسودی         :       المؤلف 

 ق.  هـ1389.ق . . ه ـ1431 الحرام القعدة ذی  الثانیة ـ     النشر:الطبعةوتاریخ

 نسخة  1000              :        الکمیة

 التفسیر دار           :         الناشر

 الحیدری       :الکامبیوتریّة الحروف تنظیم

 تومان   5000                   :   السعر

 بعة : المط

 :    شابک 

 (للمؤلف محفوظ  التألیف حق )

  

  

 

 خطبة الکتاب 

 

   خطبة الکتاب ▲

 

 

  الی بالنسبة العلمیة الحوزات فی الدینیّة العلوم طلاّب و الفضلاء و  العلماء  عنایة  من  تعالی  الله من  نشکر و     

لفروق« لقد نفدت و عزّت فی مدة قلیلة، الطبعة الاولی، و لمّا طلب منّا بعض الأصدقاء تجدید ا و القواعد » کتابنا

طبعه، فاجبت دعوتهم ، وبذلت جهدی، و طاقتی فی رفع نواقصه، و تصحیح اغلاط الکمبیوتریة، و اضافات 



 المطالب الکثیرة و القواعد المهمة التی یحتاج الطلاب الیها. 

 

 البهسودی. محمد باقر الفاضلی 

                                                          20 /6   /1389 

  

 

 تقریظ سماحة آیة الله العظمی الاستاذ المحقق الکابلی)مدّظلّه العالی( 

 

   ی)مدّظلّه العالی(تقریظ سماحة آیة الله العظمی الاستاذ المحقق الکابل ▲

 

 

 مت افاضاته( تقریظ استاذ الأدب ،العالم الجلیل الحاج البیانی)دا

 

   تقریظ استاذ الأدب ،العالم الجلیل الحاج البیانی)دامت افاضاته( ▲

 

ٰ  بسمه تعالی   دَرَٰ  اب مَنْ الَعَةِٰ  بِالْمُط  عَلَیْهِ ادِرُوْاٰ  فَب ابِٰ  الأحْب مَعْشَرَٰ  یانَوْعِهِ مِنْ ابِٰ  الکِت انْفَعُ الْفُرُوْقَ اِنَّ ٰ 

   یٰ  العَلرَبَّٰ  السُّوءَیاعَنْهُوَاصْرِفْ ضِلِیْٰ  فا أیِّدْ هُمَّٰ  اللّ بِفَضْلِکَ فَعَهْٰ  ناٰ  ما بِهِ یَجِدْ

 

 تقریظ حجة الاسلام و المسلمین الحاج العارفی البهسودی)دام عزّه( 



 

   سلمین الحاج العارفی البهسودی)دام عزّه(تقریظ حجة الاسلام و الم ▲

 

زّه( پس از اهداء سلام و عرض ارادت تقریظ حجة الاسلام و المسلمین الحاج العارفی البهسودی)دام ع

رساند هدیه گرانبها، اثربزرگ ارزشمند علمی و تحقیقی، حضرت عالی )کتاب القواعد والفروق(  باستحضار می

واصل شد. جای بس افتخار و خوشحالی است که در جامعه فرهنگی ما امثال شما فرهیخته گان و دانش 

در مان پس از ذکر القاب ارزشمند جنابعالی را قرّة العین عزیزش  درخشد همان طور که مرجع عالیقپژوهان می

باشید کثّر الله امثالکم. خداوند متعال را بسیار سپاس گزارم که اطراف بدر منیر  خوانده، روشنایی چشم مانیز می

اثر  کند که شاهد صدق این مدعا ما وجود ستارگان پر فروغ امثال حضرتعالی نور افشانی میمرجعیت والای

علمی تحقیقی ارزشمند شما است که بحمد الله در دسترس علم دوستان و دانش پژوهان قرار گرفته. عزّ کم  

   1382/  3/  17مستدام مخلص ارادتمند محمد حسن عارفی بهسودی  

 

 ه( تقریظ حجة الاسلام و المسلمین سلالة السادات الحاج الزکی البهسودی)دامت برکات

 

   تقریظ حجة الاسلام و المسلمین سلالة السادات الحاج الزکی البهسودی)دامت برکاته( ▲

 

 

 مقدمة المؤلف

 

  مقدمة المؤلف ▲



 الحمد لله رب العالمین و الصلاة و السلام علی خاتم النبیین محمد صلی الله علیه و آله الطاهرین

 

مفتقر الی رحمة ربّه الغنی محمد باقر ابن المرحوم حجة الاسلام الحاج ناظر حسین الفاضلی  امّا بعد فیقول ال

  مشهد  کابل، الاشرف،  »النجف العلمیة الحوزات فی تحصیلی خلال  فی  استفدته ما  بعض هذا( ٺالکوه بیرونی ) 

ریت فی هذه الفنون أو سنح  الخرا للاعاظم القیّمة کتب  من التقطته و الاعلام  کلمات  من  المقدسة«  قم و المقدس

فی بالی الفاطر و سمّیته بـ)القواعد و الفروق(لما فیه من القواعد و النکات و الاشارات و الفروق )بین العناوین و  

الاصطلاحات( التی لایغنی عنها کلّ من المبتدی و المنتهی فالمرجو من اهل الفضل و الفضیلة ان ینظروا الیها 

بعین الرد و الاعتساف. و ان کان فیها نقص او زلل فذلک من قلّة البضاعة و قصور بعین العطف و الانصاف لا

الباع للمؤلف فنرجو من الله تعالی ان یوفقنا بالعلم و العمل و ان یجعل خواتم امورنا خیراً انه نعم المولی و نعم  

 النصیر و ما توفیقی الا بالله علیه توکلت و الیه أنیب. 

  
 

  

 

 فضیلةالعلم

 

  فضیلةالعلم ▲

و ان کان فضیلة العلم امراً ضروریاً، بدیهیاً یدرک کل عاقل غیر انا نذکر علی سبیل التبرّ ک و التّیمّن من الکتاب و  

 السّنّة ما ورد فیها. 

 امّا الکتاب فقد اشیر الی ذلک فی مواضع منه:

 

 [(1)]﴾ خَبِیْرٌ تَعْمَلُونَ  بِما  اللهُ وَ دَرَجاتٍ الْعِلْمَ أُوتُوا  الَّذینَ وَ مِنْکُمْ آمَنُوا  الَّذینَ اللَّهُ  یَرْفَعِ﴿الأول قوله تعالی:



 ( [2)] ﴾الْأَلْبابِ أُولُوا یَتَذَکَّرُ إِنَّما  یَعْلَمُونَ  لا  الَّذینَ  وَ یَعْلَمُونَ الَّذینَ  یَسْتَوِی هَلْ﴿الثانی:

 

 [( 3)]﴾ یَعْلَمْ لَمْ  ما الْإِنْسانَ  عَلَّمَ بِالْقَلَمِ عَلَّمَ  الَّذی الْأَکْرَمُ  رَبُّکَ وَ  اقْرَأْ﴿الثالث: 

 عِبَادَةٌ وَ  و امّا السنة فهی کثیرة لاتکاد تحصی فمنها ما عن الباقر)ع( قال: » تَعَلَّمُوا الْعِلْمَ فَإِنَّ تَعَلُّمَهُ حَسَنَةٌ وَ طَلَبَهُ

رُ الْجَنَّةِ وَ أُنْسٌ فِی الْوَحْشَةِ وَ  ذَاکَرَتَهُ تَسْبِیحٌ وَ الْبَحْثَ عَنْهُ جِهَادٌ وَ تَعَلُّمَهُ صَدَقَةٌ وَ بَذْلَهُ لِأَهْلِهِ قُرْبَةٌ وَ الْعِلْمُ ثِمَامُ

 عَلَى الضَّرَّاءِ وَ زیَنٌ عِنْدَ الْأَخِلَّاءِ وَ سِلَاحٌ عِنْدَ  صَاحِبٌ فِی الْغُرْبَةِ وَ رَفِیقٌ فِی الْخَلْوَةِ وَ دَلِیلٌ عَلَى السَّرَّاءِ وَ عَوْنٌ

 یُقْتَصُّ آثَارُهُمْ وَ یُصَلِّی عَلَیْهِمْ  الْأَعْدَاءِ یَرْفعُ اللهُ بِهِ قَوْماً فَیَجْعَلُهُمْ فِی الْخَیْرِ سَادَةً وَ لِلنَّاسِ أَئِمَّةً یُقْتَدَى بِفِعَالِهِمْ وَ

 [( 4ابِسٍ وَ حِیتَانُ الْبَحْرِ وَ هَوَامُّهُ وَ سِبَاعُ الْبَرِّ وَ أَنْعَامُهُ.«)]کُلُّ رَطْبٍ وَ یَ

 

 [( 5و عن علی)ع(قال : » اَقَلُّ النَاسِ قِیْمَةً اَقَلُّهُمْ عِلْماً، وَ قِیْمَةُ کُلِّ امْرِئٍ مَایُحْسِنُهُ.«)]

 [( 6لْماً فَنَشَرَهُ یُبْعَثُ یَوْمَ الْقِیَامَةِ اُمّةً واحِدَةً.«)] و عن الصادق)ع(قال: » أجوَدُکُمْ بَعْدِیْ رَجُلٌ عَلِمَ عِ

 

لثَّانِیْ تَوَاضَعَ وَ مَنَ دَخَلَ  و قال ابن سینا: » اَلْعِلْمُ ثَلاثَةُ اَشْبَارٍمَنْ دَخَلَ فِیْ الشِّبْرِ الاَوَّلِ تَکَبَّرَ وَ مَنْ دَخَلَ فِیْ الشِّبْرِ ا

 یَعْلَمُ اَنَّهُ لایَعْلَمُ شَیْئاً. فِیْ الشِّبرِ الثَّالِثِ 

[.  5. ] 189، ص 75[ بحار الانوار، ج4. .]4: الآیة 96[ . العلق 3. ]9: الآیة39[. الزمر 2[ ]1.] 11: الآیة58المجادلة  

 [. دائرة المعارف الشیعة العامة. 6. ] 175، ص11مستدرک الوسائل ، ج 

 

 المراد من العلم

 



  المراد من العلم ▲

العلم مصدر علم، یعلم بمعنی الیقین الذی لایدخله الاحتمال و کثیراً ما یطلق علی الاعتقاد الراجح سواء کان یقیناً  

  او ظنّاً و یجئ بمعنی المعرفة کما جائت بمعناه لإشتراکهما لکون کل منهما مسبوقاً بالجهل و اذا کان العلم بمعنی

الیقین تعدی الی المفعولین و اذا کان بمعنی المعرفة تعدی الی واحد و استعمال العلم بمعنی المعلوم شائع و  

  اما  المعانی سائر و  الادراک هو العلم للفظ  الحقیقی المعنی  و المعلوم ای العلم تعلّموا:  ٶ واقع فی الاحادیث کقوله 

 لادراک الکلی او المرکب و المعرفة لادراک الجزئی أو البسیط.   فالعلم مشهور  مجاز او اصطلاحیة او عرفیة حقیقة

العلم المطلق عندهم ای سواء کان حضوریاً أو حصولیاً مطلق صورة الحاضرة عند المدرک سواء کانت نفس  

 المعلوم کما فی الحضوری او غیره و لو بالاعتبار کما فی الحصولی. 

الفکری دون الشهودی الحضوری الذی هو عین المعلوم   العلم الذی هو مقسم التصور و التصدیق ، العلم

الخارجی لاصورته و نقشه کعلم المجرد بذاته أو بمعلوله، و کعلم الحق تعالی بمعلوماته التی هی شئوناته و  

 اطواره و اظلاله و آیاته. 

الکیف و عرفوه: »   و لاجل اختلاف العلماء فی مقولة العلم ذکروا للعلم تعریفات شتّی و المشهور انه من مقولة

الصورة الحاصلة من الشئ عند العقل.« الصورة بمعنی حقیقة کل شئ لا الصورة بمعناها الشکل الهندسی لأنّ  

 المعقولات المفارقة و الحقائق العلمیة المرسلة المطلقة صور لیست بمادیة ذوات اشکال. 

ی الفصل السابع من النمط الثالث من  وقال بعض انه من مقولة الاضافة، کالفخر الرازی» صرح فی شرحه عل 

الاشارات فی البحث عن الادراک بان العلم عرض من مقولة الاضافة« و عرفوا العلم بانه: » حصول صورة الشیئ  

 فی العقل.« 

و قال فخر الرازی فی کتابه المطالب العالیة: العلم و الادراک عبارة عن مجرد نسبة مخصوصة و اضافة مخصوصة.  

 ول قد ذهب الیه جمع عظیم من الحکماء و المتکلمین و هو المختار عندنا وهو الحق. و ذکر انه ق

(  20و ذهب جماعة الی انه من مقولة الانفعال » کالخواجه نصیر الدین الطوسی فی شرح )رسالة مسئلة العلم ص

 و عرفوا بانه: » قبول النفس تلک الصورة« 

 

 مقولةالعلم

 



  مقولةالعلم ▲

کما ذکرنا اختلف العلماء فی مقولة العلم بانه من مقولة الکیف » الکیف هو عرض لایقبل القسمة و النسبة لذاته«  

الکمّ و بقید عدم قبول النسبة المقولات  فیخرج بالعرض الواجب لذاته و الجوهر و بقید »عدم قبول القسمة« 

السبع النسبیة و یدخل بقید )لذاته( مایعرضه قسمة او نسبة بالعرض . او من مقولة الاضافة )الاضافة هیئة حاصلة 

من نسبة الشیئ الی شیئ آخر منسوب الی الشیئ الاول المنسوب الیه کهیئة الاضافة التی فی الاخ، فانّ فیها نسبة  

 وة الی اخیه المنسوب الی هذا الاخ المنسوب الیه بالاخوّة. الاخ بالاخ

او من مقولة الانفعال: الانفعال هو الهیأة الحاصلة من تأثّر المتأثر مادام یتأثر. کالهیأة الحاصلة من تسخّن المتسخّن 

 مادام یتسخّن. 

 

 تقسیم مطلق العلم 

 

   تقسیم مطلق العلم ▲

 إنّ حصول المعلوم للعالم إمّا بماهیته أو بوجوده. 

و الاول هو العلم الحصولی ، و الثانی هو العلم الحضوری. و بعبارة اخری أنّ لنا علماً بالامور الخارجة عنّا فی  

ب علیها الآثار فهذا قسم الجملة، بمعنی انها تحصل لنا و تحضر عندنا بماهیّاتها، لابوجوداتها الخارجیة التی تترت

من العلم، یسمی علماًحصولیّاً و من العلم: علمنا بذواتنا انّما هو بحضورها لنا بوجود ها الخارجی الذی هو ملاک  

 الشخصیة و ترتب الآثار و یسمّی العلم الحضوری. 

 

 تعریف العلم الحصولی و الحضوری

 

   تعریف العلم الحصولی و الحضوری ▲



 ان الحصولی : هو حضور صورة المعلوم لدی العالم. 

و الحضوری : هو حضور نفس المعلوم لدی العالم کعلم الله تعالی بنفسه و بمخلوقاته و کعلم النفس بذاتها و  

 ا و بأفعالها. بصفاتها القائمة بذاته

 

 الفرق بین العلم الحصولی و الحضوری 

 

  الفرق بین العلم الحصولی و الحضوری ▲

 ـ ان الحصولی هو حضور صورة المعلوم لدی العالم و الحضوری هو حضورنفس المعلوم لدی العالم. 1

وجوده العلمی غیر وجوده العینی )لان الصورة غیر ذی الصورة( و ان المعلوم  ـ ان المعلوم بالعلم الحصولی 2

 بالعلم الحضوری و جوده العلمی عین وجوده العینی. 

 ـ ان الحصولی هو الذی ینقسم الی التصور و التصدیق و الحضوری لاینقسم الی التصور و التصدیق. 3

 

 می الفرق بین العلم و العل

 

   الفرق بین العلم و العلمی ▲

المراد من العلم هو القطع و الجزم و العلمی هو الظن الخاص الذی قام علی حجیته الدلیل کخبر الواحد و  

العقلاء   الظواهر من الکتاب و السنة و الاجماع و بناء العقلاء و من المعلوم قطعاً الذی لایعتریه الریب استقرار بناء

طرّاً و اتفاق سیرتهم العملیة، علی اختلاف مشاربهم و اذواقهم ، علی الأخذ بخبر من یثقون بقوله و یطمئنون الی  

 صدقه و یأمنون کذبه، و کذلک اخذهم بظواهر الکلام و ظواهر الافعال. 

 



 الفرق بین العلم التفصیلی و الاجمالی 

 

   الفرق بین العلم التفصیلی و الاجمالی ▲

 اذا کان متعلق العلم معیناً من حیث الموضوع أو الحکم یسمی العلم تفصیلیاً و الاّ یکون مجملاً. 

ولافرق بینهما فی علّیة کل منهما للتنجیز اذا کان المعلوم فعلیّاً من جمیع الجهات ) من ارادة المولی و کراهته 

 وجهة الملاک(.

و امّا اذا لم یکن فعلیّاً کذلک فیحصل الفرق بین العلمین ، ضرورة ان الفعلی بمرتبة الاولی یتنجز اذا علم به  

مخالفته، لعدم بقاء موضوعٍ للحکم الظاهری ـ و هو الشک فی الحکم الواقعی ـ  تفصیلاً، و لاتبقی مجال للإذن فی  

 لانکشافه حسب الفرض .  

و أما اذا علم به اجمالاً فرتبة الحکم الظاهری محفوظة معه، للشک فی وجود التکلیف فی کلّ واحد من الأطراف  

 ، و به یتحقق موضوع الأصل النافی ، فیجری بلا مانع.  

 فالتفاوت فی ناحیة المعلوم لا فی ناحیة العلم. و بالجملة: 

 

 اقسام القطع 

 

  اقسام القطع ▲

ینقسم القطع اولاً الی الطریقی و الموضوعی، لان القطع قدیکون طریقاً للحکم من دون دخله فی متعلقه دخلاً  

 خارجیاً کالقطع بمائیة مائع او خمریته أو غیرهما ، أم حکماً شرعیاً تکلیفیّاً  موضوعیاً سواکان متعلقه موضوعاً

کالقطع بوجوب الصلاة و حرمة الغیبة، أو وضعیاً کالقطع بطهارة التراب ، و مالکیة سیدتنا فاطمة الزهر)س( 

م و العقاب من دون ان لفدک. فان القطع بالتکلیف اخطأ أو اصاب، یوجب عقلاً استحقاق المدح والثواب ، أو الذ

 یؤخذ شرعاً فی خطاب نحو اقیموا الصلاة و لاتشرب الخمر. 



و قدیکون موضوعاً للحکم، و القطع الموضوعی ، اما یکون تمام الموضوع للحکم، بحیث لا دخل للواقع فیه 

ما وصلی بطلت  اصلاً کمانعیة الغصب، و لبس مالایوکل للصلاة حیث انّها مترتبة علی العلم بهما، فاذا علم به

 صلاته و ان تبیّن انّ لباسه ممایؤکل أو اباحة مکانه واقعاً. 

أو جزئه و علی التقدیرین إمّا یؤخذ علی وجه الصفتیة ای بلحاظ کونه صفةً قائمة بالقاطع أو المقطوع، و اما علی 

یصیر مجموع الاقسام   وجه الکشف و الطریقیة، فاقسام القطع الموضوعی اربعة ، و بعد ضم القطع الطریقی الیها

 خمسة. 

لایخفی ان شیخ مشایخنا المحقق النائینی)ره( انکر القطع المأخوذ تمام الموضوع علی وجه الطریقیة بل ذهب الی  

امتناعه ، قال مقرر بحثه الشریف مالفظه : »نعم فی امکان اخذه تمام الموضوع علی وجه الطریقیة اشکال، بل  

اخذه تمام الموضوع یستدعی عدم لحاظ الواقع و ذی الصوره بوجهٍ من الوجوه، و  الظاهر انّه لایمکن من جهة ان 

اخذه علی وجه الطریقیة یستدعی لحاظ ذی الطریق و ذی الصورة، و یکون النظر فی الحقیقة الی الواقع 

ریق ، و  المنکشف بالعلم کما هو الشأن فی کلّ طریق، حیث انّ لحاظه طریقاً یکون فی الحقیقة لحاظاً لذی الط

لحاظ العلم کذلک ینافی اخذه تمام الموضوع فالانصاف ان اخذه تمام الموضوع لایمکن الاّ بأخذه علی وجه  

 الصفتیة.

و ملخص ما افاده فی وجه الامتناع هو لزوم اجتماع اللحاظین الاستقلالی و الآلی، و هو محال ، لانّ لحاظ القطع  

ه آلیّاً یقتضی لحاظ متعلقه، و الجمع بین هذین اللحاظین لیس الاّ  استقلالیاً یقتضی عدم لحاظ متعلقه و لحاظ 

 الجمع بین المتناقضین.

 و یمکن الجواب عنه تارةً بالنقض:

اولاً : بدخل العلم بعدالة امام جماعة فی جواز الائتمام به، فانّه اُخذ موضوعاً لجوازه کاشفاً و طریقاً لاصفةً امّا  

موضوعیته فلعدم وجوب الاعادة بعد انکشاف الخلاف، کما ورد به النص و اما طریقیته فلقیام الامارات کالبیّنة و  

 ح عدم قیامها مقام القطع المأخوذ علی وجه الصفتیة.بعض الاصول کالاستصحاب مقامه، اذ من الواض

و اخری بالحل ، توضیحه: انّ مورد الامتناع اجتماع اللحاظین مصداق العلم ، و هو العلم الخارجی المتعلق  

بالاشیاء لا مفهومه ، فانّ القاطع بخمریة مائع لایری الاّ ذلک المقطوع به. مع الغفلة عن قطعه فضلاً عن لحاظه  

 لالاً،نظیر الناظر فی المرآة لرؤیة و استق



جهه، فانّه لایلتفت فی النظر الی نفس المرئات. هذا فی المصداق العلم الّذی لا شأن له الاّ اراءة الواقع و رفع  

 [( 7الحجاب عنه.)]

 . 459، ص4. منتهی الدرایة، ج7

 

 الفرق بین اخذ القطع تمام الموضوع أو جزئه

 

   الفرق بین اخذ القطع تمام الموضوع أو جزئه ▲

 و الفرق بین اخذ القطع تمام الموضوع و بین اخذه طریقاً محضاً هو: انه 

 علی الاول یدوّر الحکم مدار القطع وجوداً و عدماً کمثال العلم بالغصبیة المتقدم.  

لواقع وجوداً و عدماً لان القطع جزء الموضوع نحو: اذا کانت صلاة  و علی الثانی یدور الحکم مدار العلم و ا

 الجمعة واجبة و قطعت بها یجب علیک التصدق. 

 

 الفرق بین القطع الطریقی و الموضوعی 

 

   الفرق بین القطع الطریقی و الموضوعی ▲

 ة: الفرق بینهما من وجوه ثلاث

الاول: ان الطریقی لایقع وسطاً و لا یسمّی حجة الاّ مجازاً من باب ذکر السبب و ارادة المسبب و الموضوعی یقع  

 وسطاً ولایسمی حجة الاّ مسامحة. 

الثانی: ان القطع الطریقی حجة ) الحجة بمعنی اللغوی ای صحة الاحتجاج و وجوب المتابعة( مطلقا لا فرق بین 

ازمانه لان حجیته کطریقیته غیر قابلة لتعلق الجعل نفیاً و اثباتاً بخلاف القطع الموضوعی حیث   افراده و اسبابه و



 تکون حجّیته تابعةً لدلالة الدلیل علی اعتباره سَعةً وضیقاً. 

الثالث: ان الامارات الشرعیة و الاصول العملیة )الاصول المحرزة کالاستصحاب مثلاً( تقوم مقام القطع الطریقی  

ف القطع الموضوعی فانه تابع لدلیل الحکم فان ظهر منه أو من دلیل خارج اعتباره علی وجه الطریقیة بخلا

للموضوع قامت الامارات و الاصول مقامه کالقطع الموضوعی الطریقی و الاّفلا کالقطع الموضوعی الوصفی  

 بکلاقسمیه. 

 

 المراد من حجیة القطع 

 

   المراد من حجیة القطع ▲

[( و قال الازهری :  9[( وقیل الحجة الدلالة المبیّنة للحجة ای المقصد المستقیم)]8الحجة فی اللغة : البرهان)]

الحجة الوجه الذی یکون به الظفر عند الخصومة. و قیل الحجة فی اللغة الغلبة فهذا من قبیل تسمیة السبب باسم  

 [( و قال المحقق المظفر)ره( الحجة لغة: کل شئ یصلح ان یحتج به علی الغیر. 10المسبب)]

امّا الحجة باصطلاح المنطقی هو المعلوم التصدیقی الموصل الی المجهول التصدیقی کقولنا: العالم متغیّر و کل  

علی ثبوت الاکبر متغیّر حادث الموصل الی قولنا فالعالم حادث. و ان شئت فعبّر: هی الوسط الذی یحتجّ به 

 للاصغر کالتّغیّر الذی یحتج به علی اثبات الحدوث للعالم. 

 

و لایصح اطلاق الحجة بهذا المعنی علی القطع اذ لایصح ان یقع وسطاً فی القیاس فلایقال: هذا معلوم الخمریة و  

 کل معلوم الخمریة خمر أو یجب الاجتناب عنه. 

لیس بخمر و وجوب الاجتناب مترتب علی الخمر لا علی معلوم   لان الکبری کاذبة لان بعض معلوم الخمریة 

الخمریة.و اما الحجة عند الاصولی عبارة عن الادلة الشرعیة من الطرق و الامارات التی تقع وسطاً لاثبات متعلقاتها 

هی  بحسب الجعل الشرعی من دون ان یکون بینها و بین المتعلقات علقة ثبوتیة بوجه من الوجوه، أو یقال : 

 وسط الذی یوجب العلم بثبوت الحکم لمتعلقه.



 

ولایصح اطلاق الحجة بهذا المعنی علی القطع ایضاً لان الحجة عند المنطقی ما یکون سبباً للقطع بالحکم علی  

 متعلقه، فلایطلق علی نفس القطع.

ع طریق محض من دون ان  و ثانیاً ان القطع لایقع وسطاًلاثبات الحکم مطلقا لا الواقعی ولا الظاهری لان القط

یکون قیداللموضوع فلایکون وسطاً للحکم الواقعی و اما الحکم الظاهری فموضوعه الشک و فی مورد القطع 

 ینتفی بانتفاء موضوعه. هذا فی قطع الطریقی. 

 

و امّا القطع الموضوعی فیقع وسطاً و لایسمّی حجة عند الشیخ الاعظم الانصاری)ره( کما صرّح فی فرائد الاصول  

: اما بالنسبة الی حکم آخر فیجوز ان یکون القطع مأخوذاً فی موضوعه، فیقال: ان الشیئ المعلوم ، بوصف کونه  

الحکم لمتعلقه و ان لم یطلق علیه الحجة، اذا المراد   معلوماً، حکمه کذا و حینئذ فالعلم یکون وسطاً لثبوت ذلک 

 بالحجة فی باب الادلّة ما کان وسطاً لثبوت احکام متعلقه شرعاً لا لحکم آخر. 

 و اما عند الشیخ النائنی)ره( یقع وسطاً و یسمی حجة حقیقة کما ذکر فی فوائد الاصول. 

 

ة عند الاصابة و المعذریّة عند الخطاء و بعبارت اخری  و اما الحجة عند العرف بمعنی وجوب العمل ای المنجزیّ 

الحجة ما یحتج به المولی علی العبد و مایصح الاحتجاج به للعبد علی المولی و هذا المعنی یرجع الی معنی  

 اللغوی و بهذالمعنی صحّ اطلاق الحجة علی کل من القطع و الامارات الظنیّة المعتبرة علی حدّ سواء.

 [. الحاشیة لملاعبدالله. 10[. معجم مفردات الفاظ القرآن للراغب الاصفهانی. ] 9. ]53، ص3ب، ج[. لسان العر 8]

 

 اقسام الجعل

 



  اقسام الجعل ▲

 ان الجعل علی قسمین :  

احدهما : الجعل البسیط، و هو الایجاد بمفاد »کان« التامة کجعل زید ـ ایجاده ـ و لاریب فی أنّ القطع مجعول  

 بهذالمعنی، ضرورة کونه حادثاً لا قدیماً، ولکن لیس هذا الجعل مورداً للبحث.

یتحقق ذلک فی الأعراض   ثانیهما: الجعل التألیفی ، و هو الایجاد بمفاد »کان« الناقصة بمعنی جعل شئٍ لشئٍ ، و

 المفارقة و المحمولات غیر الضروریة، کجعل زیدٍ عالماً أو عادلاً ـ ای اثبات العلم أو العداله. 

و هذا الجعل لایتصور فی المحمولات البیّنة الثبوت للموضوعات، بحیث تکون ذات الموضوع علـةً تامة لوجود  

 بوت للموضوعات و الجعل بهذا المعنی هو محل الکلام. المحمول ، کمالایعقل فی المحمولات الممتنعة الث

 

 حجیة القطع قابلة للجعل ام لا؟ 

 

   حجیة القطع قابلة للجعل ام لا؟ ▲

 حجیة القطع بمعنی المنجزیّة و المعذریّة)وجوب العمل علی طبقه( فالاقوال ثلاثة:  

یّة القطع ثابتة ببناء العقلاء ابقاءً للنوع و حفظاً للنظام فتکون من القضایا المشهورة باصطلاح  الاول: ان حج

 المنطقیین و هذا البناء قد امضاه الشارع لذلک فیجب اتباعه. 

 الثانی: ان حجیته بحکم العقل و الزامه. 

یدنا الخوئی)ره(و اجاب عن الاول بأن  الثالث: ان حجیته من لوازمه العقلیة کما اختار صاحب الکفایة و ایّده الس 

حجیة القطع و لزوم الحرکة علی طبقه کانت ثابتة فی زمان لم یکن فیه الاّ بشر واحد فلم یکن فیه عقلاء لیتحقق 

 البناء منهم و لم یکن نوع لیکون العمل بالقطع لحفظه.

ث التشریعی فهو من و ظائف المولی  و اجاب عن الثانی بان العقل شأنه الادراک لیس الاّ و اما الزام و البع

فالحجیّة بهذا المعنی للقطع من لوازمه الذاتیة و لوکان مخالفاً للواقع و لاتکون بجعل جاعل سواء کان الجاعل هو  

 الشرع أو العقل أو بناء من العقلاء لتکون الحجیّة من الامور المجعولة أو من القضایا المشهورة. 



لازم الماهیة لاینفک عنها بل ثبوته لها ضروری و تحصیل للحاصل و لا نفیاً لان سلب  فلا تقبل الجعل اثباتاً لان 

 اللازم عن الماهیة محال بل مستلزم للتناقض. 

 

 هل یمکن اخذ القطع بالحکم فی الموضوع؟

 

   هل یمکن اخذ القطع بالحکم فی الموضوع؟ ▲

کن ان یؤخذ القطع بحکمٍ فی موضوع نفس هذا الحکم کان یقال: »اذا علمت بحرمة الخمر فالخمر حرام«  لایم 

سواء کان تمام الموضوع أو جزئه و کذا لافرق بین کونه بنحو الصفتیة أو الطریقیة للزوم الدور لان الحرمة موقوفة 

بدیهی، و العلم بها موقوف علی وجودها  علی العلم بها، لکونه موضوعاً لها، و توقف کل حکم علی موضوعه 

قبل تعقل العلم بها، اذ لابدّ من وجود حکمٍ حتی یتعلق به العلم أو الجهل . فالعلم موقوف علی الحکم ، و هو  

موقوف علی العلم ، و هذا دورٌ و لایمکن اخذ القطع فی الحکم فی موضوع مثل هذا الحکم للزوم اجتماع  

رمة الخمر حرمت علیک الخمر حرمة مثلها« و اجتماع المثلین کالضدین ممتنعٌ کما  المثلین نحو » اذا علمت بح

 قرّر فی محلّه. 

و لایمکن اخذ القطع بحکم فی موضوع ضد هذا الحکم للزوم اجتماع الضدین کان یقال: » اذا علمت بحرمة  

 الخمر فالخمر لک حلال« . 

لمرتبة أخری )المرتبة الفعلیة( من نفس ذلک الحکم أو   نعم یصح اخذل القطع بمرتبة حکمٍ )المرتبة الانشائیة(

 مثله أو ضده. 

 

 العلم الاجمالی کالعلم التفصیلی فی التنجز أم لا؟ 

 

   العلم الاجمالی کالعلم التفصیلی فی التنجز أم لا؟ ▲



 و کونه علّة تامة لتنجز الواقع عقلاً فهل العلم الاجمالی کذلک أو لا؟ بعد ما ثبت حجیّة العلم التفصیلی ذاتاً 

ربما نسب الی المحقق الخونساری و المحقق القمی)ره(المنع و انه بحکم الشک البدوی فیجری فی مورده  

  ینکشف تمام الانکشاف و مرتبة الحکم الظاهری اعنی الشک محفوظ فی کل واحد الاصول المرخّصة اذ الواقع لم

 من الطرفین فیشملهما اطلاقات ادلّة الاصول. 

و ظاهر الکفایة فی مبحث القطع انه منجزّ بنحو الاقتضاء لا العلّیة التامة فللشارع الترخیص فی بعض الاطراف أو  

 جمیعها و لکن بدون تحقق الترخیص یتنجز الواقع قهراً. 

 

حرمة المخالفة القطعیة علّة تامّة و بالنسبة الی    و یظهر من بعض الکلمات الشیخ الانصاری)ره( انه بالنسبة الی

وجوب الموافقة القطعیّة بنحو الاقتضاء فتجب الموافقة الاّ ان یرید الترخیص فی بعض الاطراف فیجعل الطرف  

 آخر بدلاً عن الواقع.

عنی البعث أو الزجر  للآیة الله العظمی البروجردی)ره( فی هذا المقام تفصیل بین العلم الاجمالی بالتکلیف الفعلی ا

الفعلی الحتمی من ناحیة المولی، و بین العلم بالحجة الاجمالیة، فالاول کالعلم التفصیلی علّة تامّة للتنجیز و 

لامجال للترخیص لا فی جمیع اطرافه و لا فی البعض فأنّه مناقضة صریحة و اما فی الحجج الاجمالیّة غیر العلم  

ل فی الجمیع ایضاً فیکشف عن رفع الید عن اطلاق الدلیل الاول مثلاً اذا  فیمکن ان یرخص فی بعض الاطراف ب

فرض العلم الوجدانی الحتمی اجمالا بحرمة احد الشیئین بالفعل و انه مع اجماله و عدم تمیّزه مبغوض للشارع  

قل ترخیص  جدّاً فلا محالة یحکم العقل حکماً جازماً بوجوب الاجتناب عنه ولو بترک الطرفین مقدمة و لایع

الشارع فی مخالفته بعد العلم الوجدانی بحرمته فعلاً و مبغوضیته له اذ بالعلم وصل التکلیف الفعلی الی العبد و  

انکشف له تمام الانکشاف و لا حالة منتظرة لحکم العقل بتنجزه و استحقاق العقوبة علی مخالفته، و الترخیص  

 ما علم. فیه یری ترخیصاً فی المعصیة و مناقضة صریحة ل

و اما اذا علمنا اجمالاً بان احد الانائین خمر مثلاً فاطلاق قوله: »لاتشرب الخمر« و ان کان یشمله و لکنه لیس  

علما بالتکلیف الفعلی بل علماً اجمالیاً بوجود الحجة اعنی اطلاق الدلیل بالنسبة الی هذا أو ذاک فلایری العقل  

ین أو احدهما و به ینکشف عدم ارادة الاطلاق و تقیید قوله» لاتشرب مانعاً من ترخیص الشارع فی ارتکاب الطرف

 الخمر« بما علم خمریته بالتفصیل أو بما لم یرد الترخیص فیه من الطرفین.

و الامام الخمینی)ره( ایضاً تعرّض لهذا التفصیل هنا کما فی تقریرات بحثه و لعله اخذه منه)ره( حیث کان یحضر  

 درسه. 

 سئلة سبعة: فالأقوال فی الم

الاول: ان العلم الاجمالی مقتضٍ بالنسبة الی کلٍّ من وجوب الموافقة و حرمة المخالفة القطعیتین ، فجاز الإذن من 



 الشارع بمخالفه احتمالاً و هذا ما اختاره صاحب الکفایة. 

موافقة القطعیة، و بنحو الثانی: هو التفصیل فی حجیة العلم الاجمالی، و أنّها بنحو الاقتضاء بالنسبة الی وجوب ال

العلیة التامة بالنسبة الی حرمة المخالفة القطعیة. و یستفاد هذا من کلمات شیخنا الاعظم فی مبحث العلم الاجمالی  

 و الاشتغال. 

 الثالث: انّه کالشک البدوی، و هو ظاهر اربعین العلامة المجلسی علی ماحکاه المحقق القمی عنه فی قانون البرائة.

 انّه علة تامة للحجیة و التنجز بلا تفصیل بین المخالفة و الموافقة.الرابع: 

الخامس: انّه یجب التخلص عن المشتبة بالقرعة، کما نسب الی السیدابن الطاوس )ره( مستدلاً بعموم » القرعة  

 لکل امر مشکل«.

هذا هو المستفاد من مجموع   السادس : انه علّة تامّة لحرمة المخالفة القطعیة و وجوب الموافقة الاحتمالیة، و

 کلمات المحقق القمی )ره(. 

 السابع: انّه علّة تامة لحرمة المخالفة القطعیة فقط، و لیس علّةً و لا مقتضیّاً لوجوب الموافقة القطعیة.

 

 الاضطرار الی بعض اطراف العلم الاجمالی

 

   الاضطرار الی بعض اطراف العلم الاجمالی ▲

و صور المسألة اربعة لان الاضطرار قدیکون الی بعض المعیّن کما لو اضطر الی الإناء الأبیض فیما لو اشتبه 

نائین من دون  النجس بین الإناءالأبیض و الأصفر مثلاً و قد یکون الی بعض غیر المعین کما لو اضطر الی احد الإ

فرق بینهما و علی کل تقدیر أمّا أن یکون الاضطرار لاحقاً علی العلم الاجمالی کما لو علم اجمالاً بنجاسة احد  

الانائین ثم اضطر، و اما أن یکون غیر لاحق بل سابقاً أو مقارناً کما لو اضطر الی احدهما ثم علم بالنجاسة أو  

 تقارن الامران. 

سانی و الشیخ الاعظم)ره( اختلفا فی انه لو اضطر الی احدهما فهل یکون الاضطرار مطلقا سبباً  ثمّ ان المحقق الخرا

 لعدم تنجیز العلم فیجوز ارتکاب الطرفین کما هو مذهب صاحب الکفایة و صرّح فیها و هذا لفظه: 

ون مانعاً لوکان الی غیر  » ان الاضطرار کما یکون مانعاً عن العلم بفعلیة التکلیف لو کان الی واحد معین کذلک یک

 [( 11معین.«)]



 وصرّح ایضاً: 

»لافرق بین ان یکون الاضطرار کذلک سابقاً علی حدوث العلم أو لاحقاً. لان تنجیز التکلیف یدور مدار المنجز  

حدوثاً و بقاءً و المنجز هو العلم الاجمالی بالتکلیف و بعد الاضطرار الی احد الطرفین لایبقی علم بالتکلیف فی  

 [( 12الطرف الآخر بالوجدان.«)] 

و فی حاشیة الرسائل فصّل بین هذه الصور باختلاف الاضطرار فان کان الی احدهما غیر المعین لم ینجز العلم 

 ویجب الاجتناب عن غیر المضطر الیه کما هو مذهب الشیخ)ره( و استدل لذلک بما لفظه:

عن الباقی ـ و ان کان الاضطرار قبل العلم الاجمالی ـ   » و لو کان المضطر الیه بعضاً غیر معین وجب الاجتناب 

لان العلم حاصل بحرمة واحدة من الامور، و لو علم حرمته تفصیلاً و جب الاجتناب عنه، و ترخیص بعضها علی  

 [( 13البدل یوجب اکتفاء الامر بالاجتناب عن الباقی.«)] 

م )ره( لان الاضطرار الی احد غیر المعین لم یتعلق  و المحقق النائینی و الامام الخوئی)ره( تبعا الشیخ الاعظ

بخصوص الحرام کی ترفع حرمته به، و انما تعلق بالجامع بینه و بین الحلال علی الفرض، فالجامع هو المضطر 

الیه و احدهما مع الخصوصیة هو الحرام، فما هو مضطر الیه لیس بحرام و ماهو حرام لیس بمضطر الیه، فلا وجه  

 عن حرمة الحرام المعلوم بالاجمال، لأجل الاضطرار الی الجامع. لرفع الید 

 . 245، ص2[. فرائد الاصول، ج 13[. ذاک. ] 12[. کفایة الاصول. ]11]

 

 النسبة بین وجوب الموافقة القطعیة و حرمةالمخالفة القطعیّة 

 

   النسبة بین وجوب الموافقة القطعیة و حرمةالمخالفة القطعیّة ▲

النسبة بینهما عموم من وجه لان مادة اجتماعهما اذا لم یجر الاصل فی شئ من الاطراف للمعارضة، تجب  

ما تحرم المخالفة القطعیة اذا کانت ممکنةً کما اذا علم اجمالاً بحرمة احد المائعین مثلاً، و کانت  الموافقة القطعیّة ک

 اصالة الاباحة فی کل منهما  

 

 معارضة بمثلها فی الآخر، فتجب الموافقة القطعیة بالاجتناب عنهما، کما تحرم المخالفة القطعیة بارتکابهما معاً. 



ی احدی الغرفتین فی زمان معین، فیسقط الاصلان للمعارضة، و تجب الموافقة و اما اذا علم بحرمة الجلوس ف

القطعیة بترک الجلوس فیهما و ان کان المخالفة القطعیة غیر محرمة، لعدم التمکن منها و اما اذا جری الاصل فی  

عیة فلا ملازمة  بعض الاطراف دون بعض لجهة من الجهات، فلاتجب الموافقة القطعیة، و ان حرمت المخالفة القط

 بینهما خلافاً للمحقق النائینی)ره(. 

 

 الفرق بین الواحد النوعی و الجنسی مع الواحدبالنوع و بالجنس 

 

  الفرق بین الواحد النوعی و الجنسی مع الواحدبالنوع و بالجنس  ▲

لنهی فی واحد و امتناعه و ذکر المحقق الخراسانی )ره( ان المراد بالواحد مطلق  اختلفوا فی جواز اجتماع الامر و ا

ما کان ذا وجهین و مندرجاً تحت عنوانین باحدهما کان مورداً للامر و بالآخر للنّهی و ان کان کلیّاً مقولاً علی  

حد الجنسی کالحیوان و  کثیرین. و هذا المعنی یشمل الواحد الشخصی کزید و الواحد النوعی کالانسان و الوا 

 الوحدة فی کل من هذه الاقسام الثلاثة حقیقیة لامجازیة. 

فذکر کلمة واحد فی عنوان البحث انما هو لإخراج الواحد بالنوع کما فی قولک الزنجی و الرومی واحد ای من  

هذین القسمین  نوع واحد و الواحد بالجنس کما فی قولک البقر و الغنم واحد ای من جنس واحد. و الوحدة فی 

مجازیة لاحقیقیة فان الزنجی و الرومی اثنان حقیقة و انما ینسب الیهما الوحدة بالعرض و المجاز. و کالسجود لله 

تعالی و للصنم لعدم تصادقهما علی سجود خارجی لتباینهما المانع من الاتحاد وجوداً و الاتحاد بینهما بحسب  

 المفهوم لا بحسب المصداق.

 تصور الواحد بالشخصی قبال الواحد الشخصی . و بعبارة اخری الواحد علی قسمین : ولا یخفی عدم 

 الواحد الحقیقی: و هو ما کان وصف الوحدة فیه بحال الموصوف شخصیاً کان أو نوعیاً أو جنسیاً . 

المجازی  و الواحد المجازی: و هو ما کان الوصف فیه بحال الموصوف شخصیاً کان أو نوعیاً أو جنسیاً و الواحد 

 و هو ما کان الوصف فیه بحال المتعلق و اتصافه به مجازیاً. 

 

 ذاتیة طریقیة القطع من باب البرهان 



 

   ذاتیة طریقیة القطع من باب البرهان  ▲

 أو الایساغوجی

بذاتی باب الایساغوجی )الکلیات الخمس( کما هو   لو کانت ماهیة القطع نفس الانکشاف لکانت طریقیته ذاتیة

مختار المحققین و اما لو کانت طریقیته لازمة لماهیته کالزوجیة بالنسبة الی الاربعة لکانت طریقیته ذاتیة بذاتی  

باب البرهان و علی کلا التقدیرین غیر قابلة للجعل اثباتاً و نفیاً کالحجیة للقطع و الحق ان القطع هو نفس 

کشاف و الرؤیة لا انه مرآت و ما به ینظر فهو بنفسه طریق بحسب ماهیته و ذاته فتکون طریقیته ذاتیتاً بذاتی  الان

 باب الایساغوجی. 

 

 ذاتیة طریقیة القطع من باب البرهان 

 

   ذاتیة طریقیة القطع من باب البرهان  ▲

 أو الایساغوجی

لو کانت ماهیة القطع نفس الانکشاف لکانت طریقیته ذاتیة بذاتی باب الایساغوجی )الکلیات الخمس( کما هو  

مختار المحققین و اما لو کانت طریقیته لازمة لماهیته کالزوجیة بالنسبة الی الاربعة لکانت طریقیته ذاتیة بذاتی  

تاً و نفیاً کالحجیة للقطع و الحق ان القطع هو نفس باب البرهان و علی کلا التقدیرین غیر قابلة للجعل اثبا

الانکشاف و الرؤیة لا انه مرآت و ما به ینظر فهو بنفسه طریق بحسب ماهیته و ذاته فتکون طریقیته ذاتیتاً بذاتی  

 باب الایساغوجی. 

 

 الفرق بین الیقین و القطع و العلم 

 



  الفرق بین الیقین و القطع و العلم ▲

القطع هو الاعتقاد الجازم سوا کان مطابقاً للواقع ام لم یکن و الیقین هو الاعتقاد الجازم الثابت المطابق للواقع و  

 علم. کذا العلم اذا المطابقة للواقع قید فیهما و لذا لایبحث عن التجری فی عنوانی الیقین و ال

 

 اقسام التجری 

 

  اقسام التجری ▲

ان الانقیاد اعم من الطاعة  التجری فی اللغة اعم من المعصیة لانه عبارة عن الطغیان و التمرد الشامل للعصیان کما 

لغةً و اما عند الاصولیین فی مقابل المعصیة لان التجری عندهم هو مخالفة القطع الغیر المصادف للواقع أو مخالفة  

مطلق الحجة الغیر المصادف للواقع کما ان الانقیاد فی مقابل الطاعة لان الانقیاد عند الاصولیین هو موافقة القطع 

 اقع کترک الواجب باعتقاد انه حرام و فعل الحرام باعتقاد انه واجب. الغیر المصادف للو

 اقسام التجری کما ذکره الشیخ الاعظم الانصاری)ره( ستة:  

 ـ مجرد القصد الی المعصیة؛1

 ـ القصد مع الاشتغال بمقدماته؛ 2

 ـ القصد مع التلبس بما یعتقد کونه معصیة؛3

 تحقق المعصیة به؛ـ التّلبّس بما یحتمل کونه معصیة رجاء ل4

 ـ التّلبّس به لعدم المبالاة بمصادفة الحرام؛5

 ـ التّلبّس به رجاءً ان لایکون معصیة و خوف أن یکون معصیةً. 6

 و هذه الاقسام الستة یجمعها عدم المبالاة بالمعصیة أو قلّتها. 

 

 الفرق بین التجری و المعصیة

 



   الفرق بین التجری و المعصیة ▲

 التجری: هو مخالفة القطع الغیر المصادف للواقع کشرب الخلّ باعتقاد أنه خمر. 

و المعصیة: هی مخالفة القطع المصادف للواقع کشرب الخمر باعتقاد انها خمر. لا اشکال فی حرمة المعصیة و اما 

بعدم الحرمة و ان التجری کاشف عن سوء سریرة الفاعل و  فی حرمة التجری خلاف فالشیخ الانصاری)ره( قائل 

خبث باطنه الذی لایترتب علیه سوی اللوم و الذم و الاکثر علی الحرمة و منه صاحب الکفایة و سیدنا 

 الخوئی)ره( بشهادة الوجدان بل بشهادة کافة العقلاء علی استحقاق المتجری للعقاب. 

 

 ل علم عند المشهورموضوع ک

 

   موضوع کل علم عند المشهور ▲

موضوع کل علم ما یبحث فیه عن عوارضه الذاتیة. و العرض الذاتی مایعرض الشئ اما أولاً و بالذات کالتعجب  

اویه کالضحک له  اللاحق للانسان من حیث انه انسان أو لجزئه المساوی کالتکلم لکونه ناطقاً أو لامر خارج یس

 لکونه متعجباً. و سایر الاقسام یذکر فی محله انشاء الله تعالی. 

 

 موضوع کل علم عند صاحب الکفایة 

 

   موضوع کل علم عند صاحب الکفایة ▲

عرض تارتاً یکون عارضاً للشئ بلا واسطة  هو ما یبحث فیه عن عوارضه الذاتیة ای بلا واسطة فی العروض لان ال 

اصلاً فی الثبوت و لا فی العروض کالزوجیة للاربعة و اخری یکون مع الواسطة فی الثبوت و هی علی اقسام  

 ستة: اما امر داخلی  



مساویّ للمعروض کالتکلم العارض للانسان بواسطة کونه ناطقاً او اعم منه کالمشی العارض للانسان بواسطة 

حیواناً و لا ثالث للامر الداخلی و إمّا امر خارجی مساوی للمعروض کالضحک العارض للانسان بواسطة  کونه 

التعجب أو اعم منه کالتعجب العارض للانسان بواسطة المشی أو اخص منه کالضحک العارض للحیوان بواسطة 

 کونه ناطقاً أو مبائن معه کالحرارة العارضة للماء بواسطة النار.

کون مع الواسطة فی العروض بان لایکو العارض عارضاً للشئ حقیقة بل لغیره و انما ینسب الیه تجوزاً وثالثة ی

کالجری العارض للمیزاب. فهذه ثمانیة اقسام للعرض و علی مسلک صاحب الکفایة جمیع هذه الاعراض کلها  

ی عند صاحب الکفایة اعم اعراض ذاتیة سوی العارض مع الواسطة فی العروض فموضوع العلم و العرض الذات

من الموضوع و العرض الذاتی عند المشهور فتعریفه شامل للاعراض الغریبة و المختلف فیه )العارض بواسطة 

 امر داخلی اعم(.

    

 

 تعریف علم الاصول 

 

   تعریف علم الاصول  ▲

 تعاریف شتّی و نذکر بعضها اجمالاً : عرّف المحققون علم الاصول ب

 الأول : تعریف المشهور:القواعد الممهدة لاستنباط الاحکام الشرعیة الفرعیة. 

الثانی: تعریف صاحب الکفایة )ره(:صناعة یعرف بها القواعد التی یمکن ان تقع فی طریق استنباط الاحکام أو  

 التی ینتهی الیها فی مقام العمل.

قق النائنی)ره(: العلم بالقواعد التی اذا انضمت الیها صغریاتها انتجت نتیجة فقهیّة و هو حکم  الثالث: تعریف المح

 الکلی الشرعی الثابت لموضوعه المقدر و جوده علی ما  

 [( 14هو الشأن فی القضایاء الحقیقیة.)] 

تاج الاحکام الکلیة الفرعیة الرابع : تعریف الامام الخمینی )ره(: القواعد الآلیة التی یمکن ان تقع فی کبری استن

 [( 15الالهیة أو الوظیفة العملیة.)]

الخامس: تعریف الامام الخوئی: العلم بالقواعد التی تقع بنفسها فی طریق استنباط الاحکام الشرعیة الکلیة الالهیة  



 [(16من دون حاجة الی ضمیمة کبری أو صغری اصولیة اخری الیها.)] 

قر الصدر )ره(: علم الاصول هو العلم بالعناصر المشترکة فی عملیة استنباط  السادس: تعریف الشهید محمد با

 [( 17الحکم الشرعی.)]

السابع: تعریف الشیخ المحقق المظفر)ره(: علم یبحث فیه عن قواعد تقع نتیجتها فی طرق استنباط الحکم  

 [(18الشرعی. )] 

[. اصول  18[. دروس فی علم الاصول. ]17. ][. المحاضرات16[. تهذیب الاصول. ]15[. اجود التقریرات. ]14]

 الفقه.

 

 موضوع علم الاصول 

 

   موضوع علم الاصول ▲

 فیه آراء و نظریات مختلفة:  

 ذهب المشهور و صاحب القوانین الی ان موضوع علم الاصول : الادلّة الاربعة بوصف کونها ادلّة. 

 و قال صاحب الکفایة: ان موضوع علم الاصول هو الکلی المنطبق علی موضوعات مسائله المتشتّة.نتبشتش

ة بحسب الموضوع و المحمول  و اما عند سیدنا الامام الخوئی)ره( عبارة عن: عدة من القضایا و القواعد المباین

[(و قال الشهید الصدر)ره( ان موضوعه: 19التی جمعها فی مرحلة التدوین اشتراکها فی الدخل فی غرض واحد)] 

 [( 20الادلة المشترکة فی عملیة الاستنباط.)]

 .  43، ص1[. دروس فی علم الاصول، ج 20. ]28، ص 1[. المحاضرات، ج19]

 

 ئدة علم الاصول و الغرض منه فا

 



   فائدة علم الاصول و الغرض منه ▲

الاقتدار علی الاستنباط و بعبارة اخری: الاستعانة علی الاستدلال للاحکام من ادلتها. قال بعض الاعاظم)ره( هی  

 [(بت 21تعیین الوظیفة فی مقام العمل الذی هو موجب لحصول الامن من العقاب.)] 

 . 8[. المحاضرات، ص21]

 

 اقسام المبادی 

 

   اقسام المبادی ▲

المبادی تنقسم الی تصوریة و تصدیقیة ، امّا التصوریة فهی التی توجب معرفة الموضوعات أو المحمولات و اما  

 [( 22ت المحمولات لموضوعاتها. )] التصدیقیة فهی الادلة التی توجب التصدیق بثبو

 . 8، ص1[. اجود التقریرات، ج22]

 

 الفرق بین الجامع النوعی و العنوانی 

 

   الفرق بین الجامع النوعی و العنوانی ▲

الجامع العنوانی موجود فی الذهن لیس ان الجامع النوعی موجود فی الخارج بوجود افراده و مصادیقه کالانسان و 

 الاّ کالنسب و المفاهیم و الموجود فی الخارج هو المعنون لا الافراد. 

 



 حقیقة الوضع 

 

  حقیقة الوضع ▲

یر الی بعض التعریفات  الوضعفی اللغة جعل الشئ فی الحیز ای فی المکان، و ضد الرفع و فی الاصطلاح نش

 المذکورة فی کتب القوم: 

الاول: هو نحو اختصاص اللفظ بالمعنی و ارتباط خاص بینهما ناشٍ من تخصیصه به تارةً و من کثرة استعماله فیه  

 [( 23اخری.)]

الثانی: عبارة عن ربط خاص مجعول بین طبیعی اللفظ و المعنی الموضوع له بحیث یکون طبیعی اللفظ الموضوع  

 [(24ستعداً لاحضار ذلک المعنی فی الذهن من یسمع ذلک اللفظ أو یتصوره.)] م

 [(25الثالث: عبارة عن التعهد و الالتزام النفسانی.)]

 [( 26الرابع: اعتبار الواضع لفظاً خاصّاً علی معنی خاص.)]

نی اقرب المبانی الی الواقع مع  و قال شیخنا الاستاذ: آیة الله العظمی الوحید الخراسانی ) مدّ ظله العالی(: هذا المب

[( اختار مبناً مستقلاً بأن حقیقة الوضع و  28[(و لاجل الروایة المعتبرة فی المقام)]27ذلک لایخلو عن الاشکال)] 

 التسمیة : جعل اللفظ علامتاً للمعنی. 

(  38[. الدرس )27[. نهایة الدرایة. ]26][. المحاضرات. 25[. نهایة الافکار. ] 24. ]1[. کفایة الاصول، ج 23]

 . 3[. معانی الاخبار ص28. ] 8/1369/ 29

 

 اقسام الوضع 

 

  اقسام الوضع ▲

 ینقسم الوضع بحسب التصور الی اربعة اقسام:

الاول: الوضع خاص و الموضوع له خاص ای أنّ الواضع لاحظ حین الوضع لفظاً خاصّاً لمعنی خاص کالاعلام  



 الشخصیة.

 الثانی: الوضع عام و الموضوع له عام بمعنی ان الواضع لاحظ حین الوضع لفظاً للمعنی الکلی کاسماء الاجناس. 

وضع المعنی الکلی و وضع اللفظ لمصادیقه کوضع  الثالث: الوضع عام و الموضوع له خاص. بأن تصور حین ال

 الحروف و اسماء الاشارات و الموصولات. 

الرابع: الوضع خاص و الموضوع له عام بأن لاحظ الواضع حین الوضع معناً جزئیاً و وضع اللفظ للمعنی الکلی و 

لعام و من هنا قیل: ان  لکن الظاهر انه یستحیل ذلک، بداهة ان الخاص بما هو خاصّ لایصلح ان یکون مرآة ل 

الجزئی لایکون کاسباً و لا مکتسباً هذا بخلاف العام فانه یصلح ان یکون مرآة لملاحظة الأفراد علی سبیل  

الاجمال. و ان ناقش الامام الخمینی)ره( فی امکان القسم الثالث و الرابع و شیخنا الاستاذ آیة الله العظمی الفاضل  

ور قائل بامکان القسم الرابع )کما نسب هذا القول الی المحقق الرشتی صاحب  اللنکرانی)ره( علی خلاف المشه

 [( 29بدائع الافکار ایضاً( و امتناع القسم الثالث عقلا. )]

 . 286، ص1[. سیری کامل در اصول فقه، ج29]

 

 الفرق بین الوضعی الشخصی و النوعی 

 

   لفرق بین الوضعی الشخصی و النوعیا ▲

و لابد فی الوضع من تصور اللفظ و المعنی و الواضع اما یتصور المعنی بنفسه و اما یتصوره و یلاحظه بوجهه و 

 عنوانه فیسمی الوضع فی الصورة الاولی شخصیّاً کوضع المواد و فی الصورة الثانیة یکون نوعیّاً کوضع الهیئات. 

 

 الفرق بین الوضع التعیینی و التعیّنی 

 

   الفرق بین الوضع التعیینی و التعیّنی ▲



الوضع علی اکثر المبانی المذکورة غیر مبنی المحقق الاصفهانی )ره( ینقسم الی قسمین التعیینی و التعیّنی لان  

من الجعل و التخصیص و التعهد یسمّی الوضع تعیینیّاً و ان کانت ناشئتاً دلالة الالفاظ علی معانیها ان کانت ناشئتاً 

 من کثرة الاستعمال بحیث اذا سمع اللفظ انتقل السامع الی المعنی یسمی الوضع تعیّنیاً. 

 

 عدم دلالة الفعل بالزمان عند الأصولی 

 

  عل بالزمان عند الأصولی عدم دلالة الف ▲

قد اشتهر فی السنة النحاة دلالة الفعل علی الزمان، حتی اخذوا الاقتران بها فی تعریفه کما قال شیخنا البهائی)ره(  

 فی الصمدیة بعد تعریف الاسم: » و الفعل کلمة 

لی معنی فی نفسه مقترن  معناها مستقل مقترن باحدها« و عن نجم الأئمة)ره( فی حدّ الفعل ما لفظه: » هو مادلّ ع

بأحد الأزمنة الثلاثة« بل قیل: ان دلالة الفعل علی الزمان مما اتفقت علیه علماء المعقول و المنقول، فلاحظ  

 کلماتهم، فالاقتران بالزمان فی حدّ الفعل مسلّمٌ.

دة وهیئة ، اما المادة ،  و قال صاحب الکفایة و غیره اخذ الاقتران فی تعریفه هو اشتباه، لان الفعل لیس له الاّ ما

فلانها لاتدل الاّ علی نفس الطبیعة المجردة عن الخصوصیة التی منها الزمان و امّا الهیئة ، فلأنّها لاتدل الاّ علی  

نسبة المادة الی الفاعل ، لما تقرّر عندهم من انّ مدالیل الهیئات معانٍ حرفیة و الزمان معنی استقلالی اسمی،  

 .فلاتدل علیه الهیئة

 

 الفرق بین المعنی الاسمی و الحرفی 

 

   الفرق بین المعنی الاسمی و الحرفی ▲



 الاقوال المذکورة فی وضع الحروف کثیرة لا بأس بالتعرض ببعضها:  

علامةً علی خصوصیة معنی مدخوله،  منها عن نجم الائمة الشیخ الرضی من أنّ الحرف لامعنی له اصلاً ، بل جعل 

فکما یکون الرفع علامةً علی فاعلیة زید مثلاً فی قولنا : » قام زیدٌ« کذلک یکون »فی« علامةً علی ظرفیة مدخوله 

 کالدار فی قولنا: »زید فی الدار«.

 راض الخارجیة. و منها: أنّها وضعت لمعنی لوحظ حالةً للغیر و نعتاً له بحیث لایتصور فی الذهن بنفسه کالاع

 و منها : أنّها وضعت للنسب و الارتباطات المتقومة بالطرفین.

و منها: انّ المعنی اذا لوحظ آلیّاً فهو معنی حرفی و اذا لوحظ استقلالیّاً فهو معنی اسمی فالتفاوت بینهما باللحاظ و 

فیهما واحدٌ انّ کلاًّ من الوضع و  قال صاحب الکفایة)ره( لافرق بین المعنی الاسمی و الحرفی اصلاً ، بل المعنی 

الموضوع له و المستعمل فیه فی الحروف عام، و لو ارید احیاناً معنی خاص یکون ذلک بدالٍ آخر من قبیل تعدد  

الدال و المدلول ، نظیر تقیید المطلق فی مثل: »اعتق رقبة مؤمنة « فلیس المعنی فی کلمة »من« و لفظ الابتداء ـ  

 داء.مثلاً ـ الاّ الابت

 

 الفرق بین الحقیقة الشرعیة و المتشرعیة 

 

   الفرق بین الحقیقة الشرعیة و المتشرعیة ▲

لاریب فی وجود الحقیقة اللغویة )کالاسد بالنسبة الی الحیوان المفترس( و العرفیّة العامة )کحاتم( و العرفیة 

 الخاصّة )کلفظ الفعل(. 

و اما الحقیقة الشرعیة فقد اختلفوا فی اثباتها و نفیها فذهب الی کلٍّ فریقٌ لانزاع فی ان الالفاظ المتداولة علی  

و الصوم و الحج و... المستعملة فی خلاف معانیها اللغویة قد صارت حقایق فی تلک  لسان اهل الشرع کالصلاة 

المعانی انما النزاع فی صیرورتها کذلک هل هی بوضع الشارع و تعیینه ایاها بازاء تلک المعانی بالوضع التعیینی  

 أو التعیّنی فتکون حقایق شرعیة فیها. 

لشرع و انما استعملها الشارع فی هذه المعانی مجازاً و بمعونة القرائن  او بالغلبة و کثرت الاستعمال فی لسان اهل ا

 فتکون حقایق متشرعیة فیها. 



 

 ثمرةالقول بالحقیقة الشرعیة و المتشرعیة 

 

   ثمرةالقول بالحقیقة الشرعیة و المتشرعیة ▲

هذه الالفاظ ـ کالصلاة و الزکاة و الحج ـ مجردة عن القرائن فی کلام الشارع فانها   و تظهر الثمرة فیما اذا وقعت 

تحمل علی المعانی الثانویة بناء علی ثبوت الحقایق الشرعیة و تحمل علی المعانی اللغویة بناء علی ثبوت 

 الحقایق المتشرعیة. 

 

 ق الفرق بین الظن الخاص و الظن المطل

 

   الفرق بین الظن الخاص و الظن المطلق ▲

المراد من الظن الخاص: کل ظن قام دلیل قطعی علی حجیّته و اعتباره بخصوصه غیر دلیل الانسداد الکبیر کالظن 

لی حجیته و الحاصل من الظواهر و خبر الثقة. و المراد من الظن المطلق: کل ظن قام دلیل الانسداد الکبیر ع

 اعتباره. 

 

 الفرق بین الظن الشخصی و الظن النوعی

 

   الفرق بین الظن الشخصی و الظن النوعی ▲



السر فی اعتبار الامارة و جعلها حجة و طریقاً هو افادتها للظن دائماً أو علی الاغلب و یسمّی الاول بالظن 

 ی و الثانی بالنوعی. الشخص

 

 اقسام المشتق من الصغیر و الاصغر و الاکبر

 

   اقسام المشتق من الصغیر و الاصغر و الاکبر ▲

المشتق کما فی البدایع : یطلق لغة علی مطلق اخذ شئ من شئ و اقتطاع فرع من اصل یقال: اشتق النهر من  

 لوادی اذا اخذ شئ منه فالمشتق هو شق الشئ المأخوذ منه انتهی. ا

 و یطلق فی اصطلاح الأدبا علی لفظ یؤخذ من لفظ آخر و هذا ینقسم الی ثلاثة اقسام: 

الاول : الاصغر بأن یکون الفرع مشتملاً علی حروف الأصل و زیادة و کذا یعتبر فیه الموافقة فی ترتیب حروف  

المشتق من القتل و اسماء الفاعلین و المفعولین و الأزمنة و الأمکنة و الافعال و المصادر  الاصل و معناه کمقتل 

 المزید فیها و المجردة بناء علی مذهب الکوفیین من کون الاصل هو الفعل و ان المصدر مأخوذ منه. 

معنی دون الترتیب »کجذب«  الثانی : الصغیر و یعتبر فیه الموافقة فی الحروف و المعنی أو المناسبة فی اللفظ و ال 

 و »جبذ« المتحدین فی المعنی. 

 الثالث : الاکبر و یعتبر فیه المناسبة فی اللفظ و المعنی دون الموافقة فیهما »کثلم« و »ثلب« و »نهق« و» نعق«. 

 

 الفرق بین المشتق الاصولی و النحوی 

 

  الفرق بین المشتق الاصولی و النحوی ▲

وجوداً علی وجه یصح حمله  المراد من المشتق الاصولی : کل عنوان عرضی، کان جاریاً علی الذات ، متحداً معها 

علیها، سواکان من المشتق الاصطلاحی کضارب و مضروب ، أو لم یکن کبعض الجوامد التی تکون من العناوین 



 [( 30العرضیة مقابل العناوین الذاتیة، کالزوجیة و الرقیة، و الحریة ، و غیر ذلک من العناوین العرفیة.)] 

 و عرّف المشتق فی اجود التقریرات هکذا:

کل مفهوم جارٍ علی الذات و لم یکن ذاتیاً )کالانسانیة، و الحیوانیة و الناطقیة( أو منتزعاً عن مقام الذات ) کعنوان  

العلة ، و المعلول و الممکن( سواء کان مبدئه من المصادر الحقیقیة المتصرفة أو من المصادر الجعلیة غیر  

 المتصرفة کالزوجیة و الرقیة و امثالهما. 

 

اهل الأدب المشتق بأنّه لفظ مأخوذ من لفظ آخر مع اشتماله علی حروفه و موافقته معه فی الترتیب او  و عرّف 

 مطلقاً. 

فالنسبة بینهما عموم من وجه لاجتماعهما فی اسماء الفاعلین و المفعولین و الصفات المشبهة بالفعل و غیرها و  

ی الذوات باعتبار اتصافها بالمبادی الجعلیة کالزّوج و  افتراق المشتق الاصولی من النحوی فی الجوامد الجاریة عل

 الحرّ و الرق و نحوها و افتراق المشتق النحوی من الاصولی فی الأفعال و المصادر لعدم حملهما علی الذوات. 

 . 84، ص1[. فوائد الاصول، ج 30]

 

 خروج الافعال و المصادر عن بحث المشتق 

 

   خروج الافعال و المصادر عن بحث المشتق ▲

 خروج المصادر عن حریم النزاع انّما یکون لوجهین:  

 احدهما: عدم جری المبادی علی الذوات. 

و الآخر : عدم جامعٍ بین حالتی التلبس و الانقضاء حتی یمکن اجراء نزاع المشتق فی المصادر ، اذا المفروض 

دی علی الذوات الباقیة فی حالتی التلبس والانقضاء، و لاجامع بین وجود المبدأ و عدمه، فخروج عدم دلالة المبا 

 المصادر بقسمیها یکون خروجاً تخصّصیًّا.

و امّا خروج الافعال فانّ للافعال مادةً و هیئةً اما المادة، فلاتدل الاّ علی نفس الطبیعة المبهمة المعرّاة عن کلّ  

وهی المعبّر عنها فی بحث المشتق بالمبدأ و لایصح حمل المبدأ علی الذات. و امّا الهیئة،   خصوصیة خارجة عنها،



فلاتدل الاّ علی کیفیة قیام المبدأ بالذات ، فلاتدل الافعال لابمادتها و لابهیأتها علی ذات متلبسة بالمبدأ حتی  

 یصح جریها علیها علی حذو جریان اسم الفاعل و نحوه علیها. 

 

 اقسام المبادی فی المشتقات

 

   اقسام المبادی فی المشتقات  ▲

المبادی فی المشتقات مختلفة فی بعضها حرفة کما فی التاجر و الخباز و فی بعضها صناعة کما فی الصائغ و  

بعضها شأنیة و قابلیة کما فی السیف القاطع و   البنّاء و فی بعضها قوة و ملکة کما فی الکاتب و المجتهد و فی

 السم القاتل و فی بعضها فعلیّاً کما فی القائم و القاعد. 

 

 انحاء اتحاد الذات بالمبادی

 

  انحاء اتحاد الذات بالمبادی ▲

د بین المبدأ و الذات سواء کان بنحو الحلول کالابیض أو  المشتق الاصولی یحمل علی الذات فلابد من الاتحا

 بنحو الانتزاع کالمالک أو بنحو الصدور کما فی الضارب أو بنحو الایجاد کما فی المتکلم.

 

 الفرق بین الدلیل و الاصل 

 



  الفرق بین الدلیل و الاصل ▲

لسانه لسان الواقع) لایکون ناظراً الی الواقع( بل یکشف و یعیّن و ظیفة الجاهل فی ظرف الشک و  الاصل لایکون 

یخرج المکلف عن التحیّر و التردید و الدلیل یکون لسانه لسان الواقع و یکشف عن الواقع )یکون ناظراً الی  

 الواقع( ویعیّن وظیفة واقعیّ المکلف. 

 

 الفرق بین الدلیل و الامارة 

 

   الفرق بین الدلیل و الامارة ▲

الدلیل و الامارة هما کاشفان عن الواقع الا ان الدلیل فی الشبهة الحکمیة و الامارة فی الشبهة الموضوعیة و ان  

 الدلیل یبیّن حکماً کلیّاً و الامارة تبیّن حکماً جزئیاً. 

 

 الفرق بین الدلیل الاجتهادی و الفقاهتی 

 

   الفرق بین الدلیل الاجتهادی و الفقاهتی ▲

یعبّر عن الدلیل الدال علی الحکم الظاهری بالدلیل الفقاهتی کما یعبّر عن الدلیل الدال علی الحکم الواقعی بالدلیل  

الاجتهادی و وجه المناسبة فی هذا التعبیر و الاصطلاح ما ذکره فی تعریف الفقه و الاجتهاد، فانهم عرفوا الفقه  

ها التفصیلیة و مرادهم من الاحکام هو الاعم من الاحکام الظاهریة و  بأنه العلم بالاحکام الشرعیة الفرعیة عن ادلت 

الواقعیة، بقرینة ذکر لفظ العلم ضرورة ان الاحکام الواقعیة لاطریق الی العلم بها غالباً، فناسب ان یسمّی الدلیل  

 الدال علی الحکم الظاهری بالدلیل الفقاهتی، لکونه مثبتاً للحکم المذکور فی تعریف الفقه.

و عرفوا الاجتهاد بانه استفراغ الوسع لتحصیل الظن بالحکم الشرعی و من الواضح ان المراد بالحکم هو خصوص 



الواقعی بقرینة اخذ الظن فی التعریف فانه هو الذی قدیحصل الظن به للمجتهد و اما الحکم الظاهری فیعلمه  

اقعی بالدلیل الاجتهادی لکونه دلیلاً علی الحکم  المجتهد لا محالة فناسب ان یسمّی الدلیل الدال علی الحکم الو

 [( 31المذکور فی تعریف الاجتهاد.)]

کما قال الشیخ الانصاری)ره( فی فرائده: هذان القیدان اصطلاحان من الوحید البهبهانی لمناسبة مذکورة فی  

 تعریف الفقه و الاجتهاد. 

 . 247، ص2[. مصباح الاصول، ج31]

 

 الفرق بین الطرق و الامارات

 

   الفرق بین الطرق و الامارات ▲

کثیراً ما تطلق الامارات و الطرق و الادلة علی معنی واحد ای کل شئ یثبت متعلقه و لایبلغ درجة القطع و لکن  

و الامارات عبارة عن الامور المنصوبة  قد یقال: الطرق عبارة عن الامور المنصوبة لافادة الاحکام کخبر الواحد 

 لافادة الموضوعات کالبیّنة. 

 

 الفرق بین الاصول المحرزة و غیرها 

 

   الفرق بین الاصول المحرزة و غیرها ▲

 للعلم جهات ثلاث:

 الاولی: ان العلم صفة قائمة بنفس العالم؛ 

 اضافة الصورة الی ذی الصورة ای الطریقیة؛  الثانیة: جهة



 الثالثة: الجری العملی علی طبقه. الطرق و الامارة کالعلم فی الجهة الثانیة و الاصول کالعلم فی الجهة الثالثة.

الاصول المحرزة هی التی اخذ فی موضوعها الشک وکانت ناظرة الی الواقع مثل الاستصحاب و قاعدة التجاوز و  

علی عدم کونها من الامارات و قاعدة عدم اعتبار الشک من الامام و المأموم مع حفظ الآخر و قاعدة   الفراغ بناء

 عدم اعتبار الشک ممن کثر شکه و تجاوز عن المتعارف و غیرها من القواعد الناظرة الی الواقع فی ظرف الشک. 

ملیة مجعولة للجاهل کالبرائة العقلیة و  و الاصول غیر المحرزة هی التی لیس لها نظر الی الواقع بل هی وظائف ع

 الشرعیة و الاحتیاط العقلی و الشرعی. 

 

 المجعول فی الطرق و الامارات 

 

   المجعول فی الطرق و الامارات ▲

 ذریة المختار عند صاحب الکفایة: المجعول فی باب الامارات هو المنجزیة و المع 

[(ان الصحیح فی باب الامارات هو القول بان  32و اما عند المحقق النائنی و الامام الخوئی )ره( کما فی تقریراته:)] 

المجعول هو الطریقیة و الکاشفیة لا القول بأن المجعول هو المنجزیة و المعذریة، لکونه مستلزماً للتخصیص فی  

قابل للتخصیص لان العقل مستقل بقبح العقاب بلابیان واصل ـ  حکم العقل، و حکم العقل بعد ثبوت ملاکه غیر 

مطلقا سوا کان البیان امارة أو غیرها ـ فالعقل بنفسه یحکم بالتنجز مع قیام الامارة علی التکلیف بلا حاجة الی  

جعل التنجز فلو جعل الشارع الامارة منجزة للتکلیف بان یکون المجعول کون المکلف مستحقا للعقاب علی  

خالفة التکلیف، لزم التخصیص فی حکم العقل بان یقال: العقاب بلا بیان قبیح الا مع قیام الامارة علی التکلیف  م

 فان العقاب بلا بیان فی هذا المورد لیس بقبیح و قد ذکرنا ان حکم العقل غیر قابل للتخصیص) مع تصرف منا(. 

د محمد سرور الواعظ البهسودی الذی بذل جهده فی  [. مصباح الاصول لمقرره المجاهد سماحة آیة الله السی32]

سبیل نشر المعارف الاسلامیة، و احیاء الآثار الدینیة، و ترویج الشریعة الحقة، و الدفاع عن حریم عترة الطاهرة و  

أسس فی عاصمة افغانستان )کابل( اعظم مسجد و مدرسة دینیة )مدرسة المحمدیة( و یدرّس سطوح العالیة و  

و لا انسی   1356الی 1353ل ) و انا افتخر بالسکونة و التّلمذ فی هذه المدرسة مدة ثلاث سنوات )خارج الاصو

محبته و بذل عنایته فی حقی( وهو اول من افتتح باب التألیف و التدریس فی سطح الخارج من المؤلفین و 



و الحرکة فی ساحات مختلفة و   المدرسین الافغانیین ، و کانت حیاته سلسلة طویلة من الجهاد و الکفاح و العمل

فی هذا المسیر تحمل المشاکل و الصعاب حتّی انتهت الی نفسه الزکیة و اختطف و سجن مع جماعة من العلماء  

هـ ولم یعلم الی یومنا هذا حیاتهم او   1357و المتفکرین بید قوات السوفیاتیة المحتلة و عوامله الداخلیة فی عام 

: مصباح الاصول )جلدین(ـ خاطرات زندان ویاد اخلاق ـ سیف الاسلام ـ و تحفة  شهادتهم . مؤلفاته و آثاره

 الفقیه فی تحدید الکر. 

 

 المستفاد من اخبار من بلغ 

 

  المستفاد من اخبار من بلغ ▲

لا اشکال فی حجیتها إمّا لتواتر ها معنیً، أو استفاضتها و إمّا لصحة بعضها أو حسنه، انّما الکلام فی مفاد ها و  

 المحتملات فیها:  

الاول: ان یکون مفادها حکماً اصولیًّا، و هو حجیة الأخبار الضعیفة الدالة علی استحباب بعض الافعال و انه  

 القائم علی وجوب شئ من العدالة و الوثاقة.  لایعتبر فیها ما اعتبر فی الخبر 

الثانی: ان یکون مفادها حکماً فقهیًّا و هو استحباب العمل الذی بلغ الثواب علیه، فاذا بلَغَنَا فی روایة ثواب علی  

 عمل صح الحکم باستحباب ذالک العمل مع قطع النظر عن سندها و هذا الاحتمال الثانی یحتمل و جهین:  

کون موضوع هذا الحکم الفقهی هو العمل بعنوان اوّلی، لا بعنوانه الثانوی و هو کونه ممّا بلغ علیه  احدهما: ان ی 

 الثواب، بحیث یکون بلوغ الثواب علیه دخیلاً فی موضوع الحکم ، و جهةً تقییدیةً لترتب الحکم علیه.

ترتب الثواب علی الاتیان بالعمل  و بعبارة اخری: ان یکون مفادها الارشاد الی حکم العقل بحسن الانقیاد ، و  

 الذی بلغ علیه الثواب و ان لم یکن الامر کما بلغه. 

ثانیهما: ان یکون موضوعه العمل بوصف کونه ممّا بلغ علیه الثواب ، بحیث یکون بلوغ الثواب دخیلاً فی موضوع 

 الحکم، وجهة تقییدیةً لترتبه علیه. 

مل بالعنوان الثانوی الطاری، اعنی به عنوان بلوغ الثواب علیه کعنوان  و بعبارة اخری: ان یکون مفادها استحباب الع

 الضرر و العسر و النذر. 

و ظاهر المشهور هو الاحتمال الاوّل ، و استظهر صاحب الکفایة من صحیحة هشام الاحتمال الثانی نظراً الی  



 کونه مما بلغ علیه الثواب.ظهور ها فی ترتب الثواب علی نفس العمل بعنوانه الاوّلی ، لا العمل بوصف 

و امّا شیخنا الاعظم)ره(فانه ـ بعد ما استظهر من صحیحة هشام و نحوها الاحتمال الثالث من تلک الاخبار اعنی  

 استحباب العمل بوصف کونه ممّا بلغ علیه علی الثواب ، فالمستفاد منها عنده هو استحباب الاحتیاط . 

الاحتمال الثانی فان مفاد اخبار من بلغ مجرد اخبار عن فضل الله تعالی و انه  و الامام الخوئی : )ره( ایضاً اختار 

سبحانه بفضله و رحمته یعطی الثواب الذی بَلَغَ العامل، و ان کان غیر مطابق للواقع )کما فی صحیحة هشام بما  

الثواب، ففعل ذلک ورد فی خبر محمد بن مروان عن ابی عبدالله ))ع(( : »قال: من بلغه عن النبی )ص( شئ من 

 طلب قول النبی)ص( کان له ذلک الثواب و ان کان النبی )ص( لم یقله.(

و قال فی ختام کلامه: فتحصل ان قاعدة التسامح فی ادلة السنن مما لا اساس لها، و بماذکرناه من عدم دلالة هذه  

 قام. الاخبار علی الاستحباب الشرعی سقط کثیر من المباحث التی تعرضوا لها فی الم

    

 

 الفرق بین الاصول اللفظیة و العملیة 

 

   الفرق بین الاصول اللفظیة و العملیة  ▲

ـ الاصول العملیة مجعولة فی مرتبة عدم الوصول الی الواقع و الیأس عنه، بخلاف الأصول اللفظیة ـ کاصالة  1

 العموم و الاطلاق ـ فانها واقعة فی طریق احراز الواقع و الوصول الیه و استخراج المراد النفس الامری منها. 

لاحکام لایجوز الاخذ بالأصول اللفظیة قبل الفحص ـ کما لایجوز الأخذ بالأصول العملیة قبل الفحص عن ادلة ا2

عن المقید و المخصص و الفرق بین البابین من جهة ان الفحص فی الاصول العملیة انما یکون فحصاً عن اصل  

الحجة، حیث انّ حجیّة الأصول العملیة مقصورة علی ما بعد الفحص و لیس لها مقتضی قبل الفحص، فالفحص 

 قتضی لجریانها. فیها یکون لأحراز الم

و اما فی الاصول اللفظیة: فالفحص فیها انمّا یکون فحصاً عمّا یزاحم الحجیة و عمّا یعارضها بعد الفراغ عن  

حجیّتها و ثبوت المقتضی لها، لبناء العقلاء علی الاخذ بها فی محاوراتهم العرفیة، فالفحص فیها یکون فحصاً عن 

 المانع لا عن المقتضی. 

 



 الفرق بین الحکم الواقعی و الظاهری 

 

  الفرق بین الحکم الواقعی و الظاهری ▲

ینقسم الحکم الشرعی الی الواقعی: و هو الحکم المجعول للموضوعات الخارجیة من دون اعتبار علم المکلف به 

ری: و هو الحکم المجعول للموضوعات بملاحظة عدم العلم  او جهله وانه مشترک بین العالم و الجاهل و الظاه

باحکامها الواقعیة و قال المحقق المظفر)ره(: للحکم الظاهری اصطلاحان احدهما فی مقابل الحکم الواقعی 

المستفاد من الادلة الاجتهادیة فیختص الظاهری بما ثبت بالاصول العملیة. و ثانیهما کل حکم ثبت ظاهرا عند  

 [(33حکم الواقعی الثابت فی علم الله تعالی فیشمل الحکم الثابت بالامارات و الاصول معاً.)] الجهل بال

 . 1[. اصول فقه، ج33]

 

 طریق الجمع بین الحکم الواقعی و الظاهری

 

   طریق الجمع بین الحکم الواقعی و الظاهری ▲

بدایة و لا نهایة لوجوده اعنی مجموع معنی الازل و الابد و هو عبارة عن عالم الحق و اسمائه و   السرمد: ما لا

 صفاته. 

اللاهوت: و هو المرتبة الواحدیة المعبّر عنها بالوجود الجامع لجمیع الاسماء الحسنی و الصفات العلیا الملزومة  

لو فرض ان یکون له ماهیة لکانت الاعیان الثابتات للاعیان الثابتة لزوماً غیر متأخر عن الوجود بل علی وجه  

 بالقیاس الی ماهیته من قبیل لوازم الماهیة لا لوازم الوجود. 

 

الجبروت: و هو عالم العقول الکلیة و الدهر الایمن الاعلی و سمّی بالجبروت لجبره نواقص مادونه لانّ العقول  

 علولها. مرتبة کمال مادونها کما فی کلّ علّة بالقیاس الی م

الملکوت: و هو ینقسم الی الاعلی و هو عالم النفوس الکلیة الذی کان الدهر الأیمن الاسفل فی اقسام الاربعة من  



 الدهر و الی الملکوت الاسفل و هو عالم المثل المعلقة و الدهر الایسر الاعلی. کما ذکرنا سابقاً. 

 ئی و الأرضی. الناسوت: و هو عالم الشهادة من السماء و الارض و السما 

 الواجب بالذات: هو کون الشیء ضروری الوجود فی نفسه بنفسه ـ کواجب تعالی. 

 الواجب بالغیر: کون الشیء ضروری الوجود فی نفسه باعطاء الغیر ایاه الوجود کالمعلول بالنسبة الی العلّة التامة. 

 ری. الامتناع بالذات: هو کون الشیء ضروری العدم فی نفسه بنفسه کشریک البا

الامتناع بالغیر: هو کون الشیء ضروری العدم فی نفسه لا بنفسه بل من ناحیة عدم علة وجوده کالمعلول بالنسبة  

 الی عدم علّته. 

الوجوب بالقیاس الی الغیر: هو ضرورة تحقق الشیء بالنظر الی وجود الغیر یعنی اذا کان الغیر موجوداً لابد من ان 

ان ذاک الغیر مقتضیّاً لوجود هذا الشیء کما فی العلة و المعلول فالمعلول  یکون هذا الشیء موجوداً سواء ک

ضروری الوجود بالقیاس الی علته ضرورة ناشیة من اقتضاء العلّة وجوده او کان من جهة احتیاج ذاک الغیر الیه  

فالعلة ضروری الوجود   احتیاجاً ذاتیاً بحیث لو لا ذاک الشیء لم یکن ذاک الغیر موجوداً کما فی المعلول و العلّة

بالقیاس الی معلولها ضرورة ناشیة من حاجة المعلول الیها حاجة ذاتیه: و کالمتضایفان باعتبار وجودهما و  

 عدمهما. و باعتبار وجود احدهما و عدم الآخر مثال للممتنع بالقیاس الی الغیر. 

یجعله خطوة متواضعة فی طریق خدمة ارباب  الی هنا انتهی الکتاب فی المباحث الفلسفیة، و اسأل الله تعالی ان 

العلم و الفضل و یجعله خالصاً لوجهه الکریم و ینفعنی به فی »یوم لا ینفع مال و لا بنون الّا من اتی الله بقلب  

 سلیم« 

و الحمد لله اولاً و آخراً وظاهراً و باطناً، و قد وقع الفراغ من تألیفه فی الیوم الحادی عشر من شهر رمضان  

الشمسیة فی   1381/  8/ 25بارک من شهور سنة الف و اربع مائة و ثلاث و عشرین قمریة هجریة المطابق مع  الم

 جوار کریمة اهل البیت فاطمة المعصومة )سلام الله علیها( فی الحوزة العلمیة قم المقدسة. 

 »و آخر دعوانا ان الحمد لله رب العالمین«

***** 

هـ . ش. فی جوار کریمة  1389قوته فی العشرین من شوال المکرم فی السنة  وقدتمّ الطبعة الثانیة بحول الله و

 . البهسودی الفاضلی باقر محمد  العباد اقّل بید( ٹاهل البیت)

 : المطبوعة المؤلف آثار

 والفروق القواعد ـ1

 الصرفیة  المباحث ـ2

 المسائل اجوبة  ـ3



 [. اصول الفقه او مبانی الاستنباط 35[. مصباح الاصول ]34]

 

 الفرق بین الامور الانتزاعیة و الاعتباریة 

 

   الفرق بین الامور الانتزاعیة و الاعتباریة ▲

الامور الانتزاعیة لیس بازائها شیء فی الخارج سوی منشأ الانتزاع کالفوقیة و التحتیة و الابوّة و البنوّة و ... بخلاف  

مور الاعتباریة فلیس لها تحققاً الّا فی عالم الاعتبار و تترتب علیها الاثار و لیست من الامور الخیالیة و نذکر هنا  الا

ما افاد بعض الاعاظم من المعاصرین فی هذا المقام و هذا نصّ عبارته اللمخطوطة: المفاهیم الانتزاعیة المنتزعة  

لی حدة وراء و جودات منشأ الانتزاع فتحمل علیها بنحو عن الخارجیات من دون ان یکون لها و جودات ع

 الخارج المحمول لا المحمول بالضمیمة )سیأتی الفرق بینهما( قال فی المنظومة: 

 و الخارج المحمول من صمیمه

 بالضمیمه  المحمول  یغایر 

اء الفرض و الاعتبار باعتبار  وع  فی توجد انما و اصلا الخارج عالم فی لها  واقعیة لا التی المحضة الاعتباریة الامور

من له الاعتبار عرفا او شرعا بلحاظ الآثار المترتبة منها عند العقلاء و ذلک کالمناصب الاعتباریة بمراتبها و  

 الاحکام الشرعیة التکلیفیة و الوضعیة و من هذا القبیل الزوجیة المعتبرة بین الزوجین و الملکیة الاعتباریة. 

 

 الفرق بین المسئلة الاصولیة و القواعد الفقهیة 

 

   الفرق بین المسئلة الاصولیة و القواعد الفقهیة ▲

إن المبحوث عنه فی المسئلة الاصولیة لا یکون بنفسه من الاحکام الفرعیة و انما یکون من مبادیها التصدیقیة،  

کمسئلة حجیة ظواهر الکتاب و مسئلة ظهور الامر فی الوجوب و غیر هما و هذا بخلاف المبحوث عنه فی  



ا حکم فرعی یبحث عنها فی الفقه، و بعبارة  القاعدة الفقهیة، فانه بنفسه حکم فرعی کقاعدة التجاوز فانها بنفسه

اخری ان النتیجة الحاصلة فی المسئلة الاصولیة انما تکون حکماً کلیّاً مستنبطاً من ضم صغری المسئلة الی کبراها 

کوجوب الصلاة مثلاً فانه حکم مستنبط من ضم ظهور آیة )اقم الصلاة( الی کبری حجیة ظواهر الکتاب المبرهن 

سئلة الاصولیة و هذا بخلاف النتیجة الحاصلة فی القاعدة الفقهیة فانها تکون حکما جزئیا مستفاداً من  علیها فی الم

تطبیق کبری القاعدة علی صغراها کلزوم المضی عند الشک فی الرکوع بعد تجاوز محله فانه حکم جزئی مستفاد 

 من تطبیق کبری قاعدة التجاوز علی صغراها.

جری فی الشبهات الحکمیة تکون من المسائل الاصولیة و تستنبط منها الحکم الکلی و  و الأصولو القواعد التی ت 

اما الاصول و القواعد التی تجری فی الشبهات الموضوعیة کاصالة الطهارة و الحلیّة مثلاً تکون من القواعد و  

 المباحث الفقهیة و تستنبط منها الحکم الجزئی. 

 

 لمسئلة الاصولیة و الفقهیة مقایس ا

 

   مقایس المسئلة الاصولیة و الفقهیة ▲

أمر تطبیقه علی موارده  فیه آراء و نظریات مختلفة للاعلام منهم الشیخ الاعظم الانصاری )ره( قال: کل ما کان 

 منحصراً بنظر المجتهد کان مسئلة اصولیة و ما لیس کذلک فهی مسئلة فقهیة.

و منهم المحقق آقا ضیاء العراقی )ره( قال: مقیاس المسئلة الاصولیة هو کون المسئلة بحیث یمکن ان تجعل  

ت الوظیفة المستکشفة حکماً  نتیجتها کبری قیاس یستکشف به وظیفة کلیة للمکلف فی مقام العمل سواء کان

واقعیاً کما هو مفاد الامارات بناء علی تتمیم الکشف او حکما ظاهر یا کما هو مفادها بناء علی تنزیل المؤدی ـ  

 منزلة الواقع ـ ام وظیفة للمتحیّر بما هو متحیّر کما هو نتیجة الاصول العملیة الشرعیة ام 

و هذا المقیاس اجود من مقیاس الذی ذکره الشیخ الانصاری )ره(.   حکما عقلیّا کما هی نتیجة الاصول العقلیة

[(36 )] 

 . 1[. نهایة الافکار، ج36]

 



 حقیقة الحکم و مراتبه 

 

   حقیقة الحکم و مراتبه ▲

بار النفسانی فهذا الاعتبار تارتا یکون بنحو  الحکم عبارة عن اعتبار نفسانی من المولی و بالانشاء یبرز هذا الاعت

الثبوت و ان المولی یثبت شیئاً فی ذمة العبد فیعبر عنه بالوجوب لکون الوجوب بمعنی الثبوت و اخری یکون  

بنحو الحرمان و ان المولی یحرم العبد عن شیء و یسدّ علیه سبیله فیعبّر عنه بالحرمة فان الحرمة هو الحرمان عن  

ثة یکون بنحو الترخیص و هو الاباحة بالمعنی الاعم. و العبارة الجامعة ان الاحکام التکلیفیة عبارت عن  الشئ و ثال

 [(37الاعتبار الصادر من المولی من حیث الاقتضاء و التخییر کما هو مذکور فی بعض الکلمات.)] 

لمبرزة و عند المحقق و عند بعض الاعاظم کالعراقی )ره( حقیقة الحکم عبارة عن الارادة و الکراهة ا

 الاصفهانی)ره( عبارة عن البعث النسبی و الزّجر النسبی اعنی مفاد هیئت الامر و النهی دون المادة.  

و اما مراتب الحکم کما صرح صاحب الکفایة فی حاشیة الرسائل فی اول مباحث الظن و فی فوائده المطبوعة مع 

 الحاشیة بان للحکم مراتب اربع:

الاقتضاء و ربما یعبّر عنها بمرتبة الشأنیة ای شأنیة الحکم للوجود بمعنی وجود ملاک یقتضی انشاء  الاولی: مرتبة 

الحکم له کمعراج المؤمن ، فانه یقتضی انشاء الشارع وجوب الصلاة لاستیفاء ذلک الملاک و بعبارت اخری  

 تکون مرتبة المصلحة و المفسدة. 

داً عن البعث و الزجر بأن تجاوز عن مرتبة الاقتضاء و بلغ هذه المرتبة،  الثانیة: مرتبة الانشاء ای جعل الحکم مجر 

یؤمر الرسول )ص( بتبلیغه فی صدر الاسلام لعدم  فالحکم موجود انشاءً و قانوناً کاکثر احکام الشرع مما لم

 استعداد المکلفین لها. 

ء ایجاد المعنی با للفظ ایجاداً لفظیّاً بحیث  و نذکر فیما یأتی انشاء الله تعالی حقیقة الانشاء و ملخّصه انّ الانشا

 ینسب الوجود الواحد الی اللفظ بالذات و الی المعنی بالعرض، لا الیهما بالذات. 

الثالثة: مرتبة الفعلیة : وهی بعث المولی و زجره بان یقول: افعل أو لاتفعل مع عدم وصوله الی المکلف بحجة  

ته حینئذ ذماً و لا عقاباً. و فی هذه المرحلة یبلغ الحکم درجة حقیقة معتبرة من علم أو علمی فلا توجب مخالف

 الحکمیة و یکون حکماً حقیقیاً و بعثاً و زجراً جدیّاً بالحمل الشایع الصناعی. 

الرابعة مرتبة التنجز: وهی وصول الحکم الفعلی الی العبد بالحجة الذاتیة أو المجعولة فتکون مخالفته حینئذ موجبة  

 العقوبة. لاستحقاق



لایخفی ما فی جعل الاقتضاء و التنجز من مراتب الحکم لان الاقتضاء و التنجز خارجان عن هویّة الحکم لان  

الاول فی المبدأ ای قبل الحکم و الثانی فی المنتهی ای بعد الحکم کما افاد بعض المحققین من اساتیذنا فی  

ان للحکم مرتبة واحدة و هی مرتبة الانشاء و هذا  [( و قال بعض المعاصرین من الفضلاء ب38جلسات درسه)]

الکلام لایخلو من القوة حیث ان الحکم هو المجعول التشریعی فی قبال المجعول التکوینی مع ملاحظة معنی  

 الانشاء. 

 [ . سماحة آیة الله العظمی الوحید الخراسانی )مد ظله العالی( 38[. مصباح الاصول. ] 37]

 

 الفرق بین الحکم التکلیفی و الوضعی 

 

   الفرق بین الحکم التکلیفی و الوضعی ▲

ان الاحکام التکلیفیة عبارة عن الاعتبار الصادر من المولی من حیث الاقتضاء و التخییر و ما سواها کله احکام  

انعیة و الصحة و الفساد ام لا کالملکیة و الزوجیة و غیر  وضعیة سواء کان متعلقاً بفعل المکلف، کالشرطیة و الم

 هما، فکل اعتبار من الشارع سوی الخمسة المذکورة حکم وضعی. 

 الحکم التکلیفی قابل للجعل ـ الشارع ـ استقلالاً. و الحکم الوضعی کما ذکر صاحب الکفایة علی اقسام ثلاثة: 

 بیة و الشرطیة و المانعیة و الرافعیة للتکلیف. الاول: غیر قابل للجعل استقلالاً و تبعاً کالسب

الثانی: ما یکون منتزعاً من التکلیف کالشرطیة و المانعیة اذا امر المولی بشئ مع التقیید بشئ وجوداً کالطهارة مثلاً  

 فتنتزع منه الشرطیة أو عدماً کالنجاسة مثلاً فتنتزع منه المانعیة. 

یعی مستقلاً، کالملکیة و الزوجیة. و نقل عن بعض الاعلام انهما انتزاعی و  الثالث: ما یکون مجعولاً بالجعل التشر

 ان الشارع جعل حکمهما و أمّا جعلهما من العرف لا من الشارع. 

و امّا سیدنا الخوئی)ره( قائل بأن القسم الاول و الثانی من الامور الانتزاعیة و مجعولان بالتبع و القسم الثالث کما  

 یکون مجعولاً بالجعل الاستقلالی.   ذکره صاحب الکفایة

 



 الفرق بین الملک و الحق و الحکم

 

  الفرق بین الملک و الحق و الحکم ▲

 و الملکیة قد تطلق علی السلطنة و الاحاطة الحقیقیة کملکیة الله تعالی بالاضافة الی المخلوقات.

ی السلطنة الخارجیة التکوینیة کملکیة الإنسان لأفعال نفسه و لما فی ذمّته، فان الإنسان یملک  و قد تطلق عل 

تکویناً ذلک و لیست ملکیته له کملکیة عمل عبده أو اجیره ، و هذه الملکیة معناها الاختیار بحیث ان شاء فعل و  

لکُ الاّ نفسِیْ وَاَخِی« ای لیس تحت اختیاری الاّ أن شاء ترک، و هذا هو المراد بقوله تعالی عن کلیمه ))ع(( : لا اَم

 نفسی و اخی. 

 و ثالثة تطلق علی الملکیة الاعتباریة و هی سلطنة اعتباریة تثبت باعتبار من بیده الاعتبار من الشارع و العقلاء. 

الصبی و  هذه الملکیة لیست منتزعة من الاحکام التکلیفیة، لثبوتها فی موارد عدم ثبوت الحکم التکلیفی ک

المجنون، فانّهما قد یملکان و لاتکلیف فی حقّهما، و قد ینعکس الأمر ، فیکون التکلیف ثابتاً دون الملکیة کما فی 

المکلف بالنسبة الی مال الغیر، فإنّ التکلیف موجود فی حقّه من غیر ان یکون مالکاً ، و قدیجتمعان کالمکلّف  

 التکلیف عموم من وجه.  بالنسبة الی اموال نفسه ، فبین الملکیة و 

و هذه الملکیة ایضاً لیست من الاعراض المقولیة لأنّ الملکیة لو کانت من الأعراض لاستحال تحققها مع عدم  

تحقق موضوعها فی الخارج ، فإنّ وجود العرض فی نفسه عین وجوده لموضوعه مع أنّ الملکیة قد تثبت للمالک  

الفقیر و للمملوک الکلّی کالکلّی فی الذمة، فثبوتها مع عدم وجود   الکلی کما فی الزکاة ، فأنّها ملک لکلّی 

 موضوعها من المالک و المملوک دلیل علی أنّها لیست من الاعراض و انما هی من 

 

الأمور الاعتباریة، فظهر ممّا بینّاه أنّ الملکیة مجعول اعتباری مستقل غیر منتزع من الحکم التکلیفی کما أنّها لیست  

 ت العرضیة، فهی قسم من الحکم الوضعی. من المقولا

 و اما الحق فهو فی اللغة بمعنی الثابت، فیقال هذا مطلب حقّ ای ثابت ، و یطلق علیه تعالی انه الحقّ أی الثابت. 

الاّ انّه بحسب الاصطلاح یراد به الحکم القابل للاسقاط، کما انّ الحکم ایضاً له فی اللغة معنی عام و فی 

 ابل للحقّ یراد به الحکم غیر القابل للاسقاط. الاصطلاح المق 

و مرجع الحق الاصطلاحی الی عدم جواز مزاحمة من علیه الحق لمن له الحق فی فعل متعلّق الحق، سواء کان  

من علیه الحق شخصاً خاصّاً کمن علیه الخیار فی البیع، فإنّ من علیه حقّ الفسخ لایجوز ان یزاحم من له الحقّ  



لم یکن شخصاً خاصًّا کما فی حقّ التحجیر ، فیکون فی مورد الحق طرفان: من له الحقّ و من علیه  فی الفسخ، أو 

 الحقّ، و لایجوز لمن علیه الحقّ ان یزاحم من له الحقّ فی متعلّق الحقّ.

 فالصحیح أنّ الحق لایغایر الحکم بل هو حکم شرعی اختیاره بید من له الحق اسقاطاً و إبقائاً. 

 الاصطلاح حکم شرعی استفید من الدلیل قابلاً للاسقاط و فی قباله الحکم الذی لایقبل الاسقاط. فالحقّ فی 

و الحق قدیطلق علی مالا یقبل الاسقاط من الحکم الشرعی کما فی حقّ المارّة فانه لیس الاّ جواز التصرّف فی  

 مال الغیر غیر القابل للاسقاط . 

 [( 39م الشرعی کما أنّ الحقوق العرفیة لیست الاّ احکاماً عرفیة. )] و بالجملة الحقّ الشرعی لیس الاّ الحک

و قال الاستاذ آیة الله العظمی الوحید الخراسانی)مدظله العالی( بعد ردّ الاقوال السبعة فی تعریف الملک: الحقّ انّ  

ستفاد من الآیات حقیقة الملکیة الاعتباریة هی الاضافة و الواجدیة فی وعاءالاعتبار دون الجدةکما هو الم

 واخبارالطریقین وکلمات اللّغویّین . 

اذ العقلاء لایرون فی ارتکازاتهم العقلائیة لملک المالک هیئة فی وعاء الاعتبار کهیئة التعمّم و التقمّص مثلاً، نعم  

تعدّ من آثار   یرون المالک واجداً بالنسبة الی المملوک، و بعد زوال الملک یرونه فاقدا لتلک الواجدیة ، و السلطنة

 الملک عرفاً و عقلاً. 

و قال فی بحث الحق بعد رد سایر الاقوال: الحق عندنا هو المعنی الذی نعبّر فی الفارسیة بـ)سزاواری( ای ما  

 [( 40ینبغی ان یکون ، و الشاهد علی هذا المدعی الاستعمالات الفصیحة کتاباً و سنّةً و لغةً. )]

 . 1[. العقد النضید تقریرات الابحاث المسجد الاعظم، ج40. ]27، ص 1ج[. التنقیح فی شرح المکاسب، 39]

 

 الفرق بین النص و الظاهر و المجمل و المؤّّّل

 

   الفرق بین النص و الظاهر و المجمل و المؤّّّل ▲

الکلام علی اربعة اقسام: النص و الظاهر و المجمل و المئولّ لان ما یتکلم المتکلم اما نصّ فی المعنی. بحیث  

لایحتمل معه الخلاف فهو تصریح و ان احتمل الخلاف فان کان المستفاد من اللفظ اقوی فهو ظاهر و ان کان  



  مساویاً الاحتمالین کلا  کان  ان  و[(41)]﴾استوی.  العرش علی  الرّحمن ﴿احتمال الغیر اقوی فهو مئوّل کقوله تعالی: 

 . مجمل فهو

 . 5(: 20[. طه )41]

 

 لفرق بین الموضوعات و المتعلقات 

 

   لفرق بین الموضوعات و المتعلقات  ▲

 [(42تسمّی الاعیان موضوعات للاحکام کما ان الافعال تسمّی متعلقات لها. )]

[(  43)] ﴾.امهاتکم  علیکم  حرمت﴿أمّا الاعیان فلا معنی لتعلق الحکم بها بل یستحیل و فی مثل قوله تعالی :  

)کالنکاح و    الجملة فی المذکورة  العین الی اضافته تصح فعل یقدر ان  فلابد[(44)]﴾الانعام بهیمة لکم  احلت﴿

 الاکل( و بهذا الاعتبار یکون متعلقاً للحکم. 

 . 1(:5[. المائدة ) 44. ]23(: 4[. النساء ) 43. ] 201، ص 1[. اصول الفقه، ج42]

 

 مدار الحکم المولوی و الارشادی

 

   مدار الحکم المولوی و الارشادی ▲

لسان الشرع من الاوامر ـ و النواهی ـ فی موارد المستقلات العقلیة کقوله تعالی: اطیعوا الله و  کل ما ورد فی 

الرسول . انه امر ارشادی لاجل الارشاد الی ما حکم به العقل فحکم العقل هذا کاف لدعوة المکلف الی الفعل  

لغواً بل هو مستحیل لانه یکون من باب  الحسن فلاحاجة الی جعل الداعی من قبل المولی ثانیاً بل یکون عبثاً و 



تحصیل الحاصل. و اذا لم یکن الحکم الشرع فی طول حکم العقل فهو حکم مولوی و فی صورت الشک یحمل  

 علی المولوی. و یعبّر عنهما فی اصطلاح الاصولیین بالامر التأسیسی و التأکیدی. 

 

 مناط جعل الاحکام

 

   مناط جعل الاحکام ▲

المناط من جعل الاحکام امّا تحریک العبد و بعثه نحو العمل و إمّا لمصحّحیة العبادیة للعمل اذا کان العبد متحرکاً  

نحو العمل من دون تحریک المولی فجعل الوجوب حینئد لاسناد العبد عمله الی بعث المولی، و لان یکون عمله  

 . مقرّباً الیه

 

 اقسام الهدایة 

 

   اقسام الهدایة ▲

 انّ الهدایة علی اقسام ثلاثة:  

 ـ الهدایة العامة التکوینیة: 1

و المراد منها خلق کل شیء و تجهیزه بما یهدیه الی الغایة التی خلق لها: قال سبحانه حاکیاً کلام النبی موسی  

 [( 45)]﴾هَدَی  ثُمَّ خلقه  شئٍ کُلَّ ربَّنَااَعْطَی﴿))ع(( 

  تفتح الی  خاصّة ظروف  فی توصله   التی الأجهزة بادقّ مجهز  فالنبات الکمال، الی یوصله بجهاز  موجود کل  جهّز و

 شجرة تصیر  ان الی النور و  کالماء  خارجیة  عوامل و داخلیة  اجهزة ترعاها الأرض تحت  المستورة  فالحبّة طاقاته

 ة معطاءة. و مثله الحیوان و الانسان ، فهذه الهدایة عامة لجمیع الاشیاء لیس فیها تبعیض و تمییز. مثمر

 . الصلاح الخیرو معالم  إلی له،المرشدله الموهوب العقل الانسان فی التکوینیة الهدایة  ومن 



 :  التشریعیة العامة الهدایة  ـ2

ن ذات الشئ بما اودع الله فیه من اجهزة تسوقه الی الخیر و الکمال  م  نابعاً امراً العامة التکوینیة الهدایة کانت اذا

فالهدایة التشریعیة العامة عبارة عن الهدایة الشاملة للموجود العاقل المدرک، المفاضة علیه بتوسط عوامل خارجة  

لمصلحین و غیر  عن ذاته، و ذلک کالأنبیاء و الرسل و الکتب السماویة و أوصیاء الرسل و خلفائهم و العلماء و ا

 اَنْزَلْنَا وَ بِالْبَیّنَاتِ رُسُلَنَا اَرْسَلْنَا لَقَدْ﴿ذلک من ادوات الهدایة التشریعیة العامة التی تعمّ جمیع المکلفین قال سبحانه:

 [( 46)]﴾ .بِالْقِسْطِ النَاسُ لِیَقُوْمَ الْمِیْزَانَ وَ  الْکِتَابَ  مَعَهُمْ

 

 :  الخاصّة الهدایة  ـ3

ملة من الأفراد الذین استضاؤوا بنور الهدایة العامة تکوینها و تشریعها، فیقعون مورداً للعنایة  بج  تختص هی و

 [( 47)]   ﴾.الْمُحْسِنیْنَ لَمَعَ اللهَ اِنَّ وَ  سُبُلَنَا، لِنَهْدِیَنَّهُمْ فِیْنَا جَاهَدُوْا  الَّذِیْنَ  وَ ﴿الخاصّة منه سبحانه کقوله تعالی:

 . 69(، الآیة29[. العنکبوت )47. ]25(، الآیة:57[. الحدید)46]. 50(: الآیة:20[. طه )45]

 

 الفرق بین الثبوت الحقیقی و التعبدی 

 

  الفرق بین الثبوت الحقیقی و التعبدی  ▲

الثبوت الحقیقی ماکان مفاداً لکان التامّة و هو ثبوت الشئ نحو: الانسان موجود، و الثبوت التعبدی ما کان مفاداً  

 لکان الناقصة، و هو ثبوت شئ لشئ نحو: الانسان کاتب، و یکون من العوارض.

 

 الفرق بین الاجمال و الاهمال 

 

   الفرق بین الاجمال و الاهمال ▲



المراد من الاجمال: الانقصار و عدم فهم المعنی من ناحیة المتکلم بأن کان مقصوده عدم البیان و المراد من  

الاجمال  یتعلق قصد المتکلم بالبیان و لا بعدم البیان و بعبارة اخریالاهمال عدم فهم المعنی من ناحیة اللفظ و لم

 ما تعلق الغرض باخفائه و الاهمال ما لایتعلق الغرض لا ببیانه و لا باخفائه.

 

 اقسام المبیّن: 

 

   اقسام المبیّن:  ▲

ل شئ قدیر. و امّا ظاهر ـ المبیّن اما نص یدل علی مراد قائله أو فاعله و لایحتمل الخلاف کزید قائم ـ انّ الله بک1

یدل علی مراد قائله أو فاعله ظنّاً و یحتمل خلافه کاکرم العلماء یکون ظاهراً فی العموم و یحتمل تخصیصه 

 بالعدول. 

  مبیّن  اما و. ﴾قدیر شئ کلّ علی الله انّ﴿ـ المبیّن اما مبیّن بنفسه ای لایحتاج الی التبیین و التفسیر کقوله تعالی:  2

  بالدوالی سقی فیما و العشر السماء سقت فیما(: ص) فقوله مقدارها  لانعلم و . ﴾الزکوة آتوا﴿تعالی:   کقوله بغیره

 . مقدارها ویعیّن یفسّر العشر

 

 اقسام الاجمال 

 

   اقسام الاجمال ▲

أو مرکباً نحو: ضرب زید عمرواً فضربته و لانعلم عود  الاجمال قدیکون فی الالفاظ سواء کانت مفرداً کالعین  

الضمیر الی الزید أو العمرو. و قدیکون فی الافعال کاتیان النبی)ص( رکعتین من الصلاة فی مکان معین مثلاً و  

 لاندری وجوبها و استحبابها. 

    



 

 الفرق بین الترکیب و التألیف

 

   الفرق بین الترکیب و التألیف ▲

الترکیب عبارة عن انضمام جزء ملفوظ الی جزء ملفوظ و التألیف عبارة عن انضمام جزء ملفوظ الی جزء آخر  

 [(48اعم من ان یکون الجزء الآخر ملفوظاً أو غیر ملفوظ.)] 

 . 218[. جامع المقدمات، حاشیة شرح الانموذج، ص 48]

 

 الفرق بین الواجب المعلق و المنجز 

 

   الفرق بین الواجب المعلق و المنجز ▲

ان کانت فعلیة الوجوب مقارنة زماناً لفعلیة الواجب بمعنی ان یکون زمان الواجب نفس زمان الوجوب فیسمّی  

 الواجب بالواجب المنجز کالصلاة بعد دخول وقتها.  

 

یمت و ان کانت فعلیة الوجوب سابقة زماناً علی فعلیة الواجب بأن یتأخر زمان الواجب عن زمان الوجوب 

 بالواجب المعلق لتعلیق الفعل علی زمان غیر حاصل بعد کالحج مثلاً.شیمن ت   فیسمّی هذا القسم

اول من اخترع واجب المعلق هو صاحب الفصول لحل المقدمة المفوّتة و قال: ان الوقت لیس شرطاً و قیداً 

ه، لانه  للوجوب بل هو قید للواجب فلا محذور للقول بالمقدمة المفوّتة.والشیخ المظفر)ره(قائل بعدم امکان

 انفکاک البعث عن الانبعاث وهو محال. 

 



 الفرق بین الواجب المعلق و المشروط 

 

   الفرق بین الواجب المعلق و المشروط ▲

افة و  ان التوقف فی المشروط للوجوب و فی المعلق للفعل کالحج فانه واجب معلق بالنسبة الی طیّ المس

 مشروط بالنسبة الی الاستطاعة.

 

 الفرق بین الواجب الموسع و المضیق 

 

  الفرق بین الواجب الموسع و المضیق  ▲

الواجب الموقت ینقسم الی الواجب الموسع و المضیق لان وقت العمل ان کان زائداً علی العمل کالصلاة فهو  

واجب موسع لان فیه توسعة علی المکلف فی اوّل الوقت و فی اثنائه و آخره و ان کان وقت العمل مساویّاً له  

 قصان. کالصوم فهو واجب مضیق اذ فعله ینطبق علی وقته بلا زیادة و لا ن

 

 الفرق بین الواجب المطلق و المشروط 

 

   الفرق بین الواجب المطلق و المشروط ▲

الواجب المشروط: ما یتوقف وجوبه علی ما یتوقف علیه وجوده کالحج فان وجود الحج یتوقف علی الاستطاعة  

 و کذلک وجوبه.

: مالایتوقف وجوبه علی ما یتوقف علیه وجوده کالصلاة فان وجود الصلاة یتوقف علی الطهارة  و الواجب المطلق



و اما وجوبها لایتوقف علی الطهارة. و هذا الفرق ما نسب الی التفتازانی و المحقق الشریف و تبعهما المحقق  

لاصطلاح و مع ذلک یتوقف  القمی و یرد علیه بعدم العکس فان الصلاة مثلاً هی من الواجبات المطلقة فی ا

 وجوبها علی الوقت الذی یتوقف علیه وجودها. )فتأمّل(  

التعریف الثانی: هو ما نسبه فی التقریرات و البدایع الی السید عمید الدین و تبعه صاحب الفصول و هو ان 

ـ العلم من شرایط تنجز  الواجب المطلق: مالایتوقف وجوبه بعد الشرائط العامة الاربعة: من البلوغ و العقل و العلم

التکلیف لامن شرایط اصله ـ و القدرة علی شئ و المشروط بخلافه فیتوقف وجوبه بعد تلک الشرائط الاربعة  

 علی أمر آخر ما ورائها. 

و هذا التعریف ایضاً غیر منعکس لعدم شموله لمثل الصلاة لتوقف وجوبها بعد تلک الشرائط الاربعة علی الوقت  

 ایضاً.

الثالث: هو ماذکره صاحب التقریرات وصاحب الکفایة: کل مقدمة لایتوقف علیها وجوب الواجب   التعریف

 [(49فالواجب مطلق بالنسبة الیها و کل مقدمة یتوقف علیها وجوب الواجب فالواجب مشروط بالنسبة الیها.)] 

 . 1[. عنایة الاصول، ج 49]

 

 عند صاحب الفصول و الواجب المشروط عند المشهور  الفرق بین الواجب المعلق

 

   الفرق بین الواجب المعلق عند صاحب الفصول و الواجب المشروط عند المشهور ▲

الوجوب فی الواجب المشروط عند المشهور معلّق و مقیّد بالشئ کالحج بالنسبة الی الاستطاعة و اما الواجب  

 حب الفصول فالواجب معلّق و مقیّد بالشئ المعلق عند صا

 کالحج بالنسبة الی موسمه. و اما الوجوب فعلیّ بعد حصول الاستطاعة و الواجب استقبالی. 

 

 الفرق بین الواجب المعلق عند صاحب الفصول 

 



   الفرق بین الواجب المعلق عند صاحب الفصول  ▲

 و الواجب المشروط عند الشیخ الاعظم

کل واحد منهما قائل بان القید قید للواجب ای المادة و الفرق بینهما فی المعلق علیه فان المعلق علیه امرٌ غیر  

ره( مطلق سواء کان  مقدور للمکلف عند صاحب الفصول کالموسم للحج و المعلق علیه )الشرط ( عند الشیخ )

مقدوراً کالاستطاعة أو غیر مقدور کالوقت و لاجل هذا انکر الشیخ الواجب المعلق لأنه داخل فی الواجب  

 المشروط و یکون حصّةً منه. 

 

 الفرق بین الواجب الاصلی و التبعی 

 

   لتبعیالفرق بین الواجب الاصلی و ا ▲

قال المحقق القمی )ره( : المراد من الواجب الاصلی ما یکون الواجب مقصوداً بالافادة من الکلام و المناط فی  

[( 50)] ﴾شهراً ثلاثون فصاله و  حمله﴿التبعیة ان لایکون مقصوداً بالإفادة من الکلام و ان استفید تبعاً کدلالة الآیتین

 . الحمل  أقل علی[(51)]﴾ینکامل   حولین اولادهن یرضعن والولدات﴿ و

 بخطاب  وجوبه فهم ما:  الاصلی الواجب: فقال  آخر  بمعنی  التبعی و  الاصلی من کلاً  فسّر الفصول صاحب و

  و  آخر لخطاب تبعاً وجوبه  فهم ما:  التبعی و  غیره لوجوب تابعاً وجوبه  کان ان و آخر  لخطاب  لازم غیر  ای مستقل

 . المفاهیم فی کما مستقلاً وجوبه  کان  ان

[(و صاحب الکفایة قد فسرا الاصلی و التبعی بمعنی ثالث: الواجب الاصلی ما  52و اما صاحب التقریرات )]

تعلقت به ارادة مستقلة من جهة الالتفات الیه بما هو علیه مما یوجب طلبه. و الواجب التبعی هو: مالم تـتعلق به  

ان تعلقت به ارادة اجمالیة تبعاً لارادة غیره کما فی   ارادة مستقلة لعدم الالتفات الیه بما یوجب ارادته کذلک و 

 الواجبات الغیریة الترشحیة لا المنشأة بخطاب مستقل التی تعلقت بها ارادة مستقلة. 

الفرق بین هذا التفسیر و التفسیرین الأولین فی مقام الثبوت و الاثبات لان هذا التفسیر یکون فی مقام الثبوت و  

دة النفسانیة المستقلة به و عدمه و بحسب التفسیرین الأولین یکون بلحاظ مقام الاثبات و  الواقع ای بتعلق الارا



الدلالة ای باعتبار کون الواجب مقصوداً للمتکلم من اللفظ و عدمه او باعتبار کونه مفهوما من خطاب مستقل و  

 عدمه. ش 

 من( ٺالانظار تقریر بحث الشیخ الانصاری ) [. مطارح52. ] 233: الآیة2[. البقرة 51. ]15: الآیة26[. الأحقاف 50]

 .ابوالقاسم  میرزا

 

 الفرق بین الواجب الفاعلی و الفعلی 

 

   الفرق بین الواجب الفاعلی و الفعلی  ▲

الواجب الفاعلی ما لایحتاج فی امتثاله الی عمل خارجی بل یکفی فیه النیّة کالصوم و الواجب الفعلی یحتاج فی  

 امتثاله الی عمل خارجی و لا یکفی فیه النیّة کالصلاة. 

 

 الفرق بین المفهوم و المعنی 

 

   و المعنیالفرق بین المفهوم   ▲

 المفهوم: هو الصور الذهنیة سواء وضع بازائها الفاظ ام لا؟  

  فی بینهما الفرق فی  آخر  وجهاً عبدالله   مولی ذکر و. الفاظ بازائها وضع التی الذهنیة الصور هو: المعنی و  

 منه یسمّی معنی.  قصد انه باعتبار و  مفهوماً  یسمّی منه فهم انه باعتبار اللفظ  من استفید ما ان اعلم: الحاشیة

 

 الفرق بین مفهوم الموافقة و المخالفة 



 

   الفرق بین مفهوم الموافقة و المخالفة ▲

الحکم المستفاد من الکلام ان کان موضوعه مذکورا فی الکلام فمنطوق و الّا فمفهوم و المفهوم ان کان مطابقا  

ی الایجاب و السلب فهو المفهوم الموافق و الّا فهو المفهوم المخالف و الاول کقوله تعالی: و لا تقل  للمنطوق ف

 لهما افّ. و الثانی کقولهم: اذا بلغ الماء قدر کرّ لا ینجسه شیء علی تقدیر ان یکون لمثل هذه الجملة مفهوم. 

 

 الفرق بین الشبهة الموضوعیة و الحکمیة 

 

  الفرق بین الشبهة الموضوعیة و الحکمیة ▲

الشک إمّا فی نفس التکلیف و إمّا فی متعلق التکیف مع العلم بنفسه کما اذا علم وجوب شیء و شکّ بین تعلّقه  

ثانی یسمّی بالشبهة الموضوعیة و منشأ الشک فی الأوّل إمّا  بالظهر او الجمعة و الاول یسمّی بالشبهة الحکمیة و ال

  حتّی﴿ عدم النصّ فی المسئلة، کمسألة شرب التتن، و إمّا ان یکون اجمال النصّ، کدوران الأمر فی قوله تعالی: 

اتر  تو علی   بناء المذکورة الآیة  منه و النصّین تعارض  یکون ان إمّا و  مثلاً التّخفیف و التشدید  بین ،﴾یطهرن

 القراءات. 

 و منشأ الشک فی الثانی اشتباهالأمور الخارجیة کدوران الامر بین کونه خمراً أو خلاًّ مثلاً.

 

 الفرق بین العام و المطلق

 

   الفرق بین العام و المطلق ▲



الی التعریف الاّ لشرح اللفظ و تقریب المعنی الی الذهن کما   هما من المفاهیم الواضحة البدیهیة التی لا تحتاج

 یقال: العام هو اللفظ الشامل لجمیع ما یصلح له نحو العلماء فیدل علی افراده بالوضع.  

و المطلق : مادل علی معنی شائع فی جنسه. فیدل علی افراده بمقدمات الحکمة کرقبة فی قوله: إن افطرت فی  

رقبة. و الفرق الثانی بینهما: ان سرایة الحکم الی جمیع افراد المطلق انما تکون لاجل تساوی  نهار الرمضان فاعتق 

افراد الطبیعة فی صدقها علیها و اما سرایة الحکم الی جمیع افراد العام فهی مستفادة من اداة العموم بالدلالة  

 اللفظیة و هذا هو السر فی تقدیم العام علی المطلق فی مورد تعارضهما. 

 

 اقسام العام 

 

  اقسام العام ▲

العام، نظیر الوصف باعتبار المتعلق، و  انّ انقسام العام الی الاقسام الثلاثة انّما یکون باعتبار الحکم، لا بلحاظ نفس 

ذلک لأنّالعام فی جمیع الاقسام بمعنی واحد، وهو شمول المفهوم لجمیع ما یصلح لانّ ینطبق علیه، و من المعلوم 

 انّ هذا المعنی موجود فی الثلاثة بوزان واحد من دون تفاوتٍ فی نفسه.

 العام ینقسم الی ثلاثة اقسام:شمس ت 

ستغراقی: و هو أن یکون الحکم شاملاً لکل فرد فرد، فیکون کل فرد وحده موضوعاً للحکم نحو  الاول: العموم الا

 اکرم کل عالم فیتعدد الامتثال بتعدد الافراد و یتحقق العصیان بترک کل فرد من افراده. 

 

ضوعاً واحداً  الثانی: العموم المجموعی: و هو ان یکون الحکم ثابتاً للمجموع بما هو مجموع فیکون المجموع مو

 کوجوب الایمان بالأئمة )ع( فلایتحقق الأمتثال الاّ بالایمان بالجمیع و العصیان یتحقق بعدم الایمان بأحدهم)ع(. 

الثالث : العموم البدلی: و هو ان یکون الحکم لواحد من الافراد علی البدل فاذا امتثل فی واحد سقط التکلیف،  

النائنی )ره(: و تسمیة العموم البدلی بالعموم مع انّ العموم بمعنی الشمول و نحو اعتق أیّة رقبة شئتَ. قال المحقق

 [( 53البدلیّة تنافی الشمول لا تخلو عن مسامحة.)] 

 [. فوائد الاصول الجزء الثالث. 53]



 

 هل یجوز التمسک بالعام فی الشبهة المصداقیة أم لا؟ 

 

   هل یجوز التمسک بالعام فی الشبهة المصداقیة أم لا؟ ▲

ربما نسب الی المشهور من العلماء الاقدمین القول بجواز التمسک بالعام فی الشبهة المصداقیة، و لذا افتوا فی 

 مثال الید المشکوکة بالعادیة و الامانیة بالضمان. 

المتصل و المنفصل معاً. لان المخصص لمّا کان حجة  و الحق عدم جواز التمسک بالعام فی الشبهة المصداقیة فی

اقوی من العام فانه موجب لقصر حکم العام علی باقی افراده، و رافع لحجیة العام فی بعض مدلوله لعدم انعقاد  

ظهور للعام فی العموم بعد التخصیص بل لا ظهور للکلام الاّ فی الخصوص فاذا قال: » اکرم العلماء الاّ فسّاقهم  

نه قال: لاتکرم فساق العلماء . و حیث انّ عدم احراز فردیة ما یحتمل انطباق الخاص علیه للعام مانع عن  فکا

 التمسک بالدلیل ـ ای العام ـ فما لم یحرز کون المردّد فرداً للعام لم یجز التمسک به لإثبات حکمه لهذا المردد. 

 

 اقسام المطلق

 

  اقسام المطلق ▲

الاطلاق هو الارسال یقال: اطلق الدابة ای ارسلها و ارخی عنانها فی مقابل تقییدها و الاصولیون لیس لهم  

اصطلاح خاص غیر ما له من المعنی اللغوی و العرفی، و المطلق ینقسم الی الشمولی و البدلیی من ناحیة الحکم 

ا للأطلاق البدلی، بل الأطلاق فی الجمیع بمعنی واحد و هو الارسال غایته انّ  و لیس الاطلاق الشمولی مغایر

الحکم الوارد علی النّکرة او الطبیعة تارة: یقتضی البدلیّة کالنّکرة الواقعة فی سیاق الاثبات نحو ان افطرت فی نهار  

تیجة البدلیة فی المقام الامتثال و الرمضان فاعتق رقبة و الحکم الوارد علی الطبیعة بلحاظ صرف الوجود حیث انّ ن

 الاکتفاء بفرد واحد. 

و تارة: یقتضی الشمول کالنّکرة او الطبیعة الواقعة فی حیّز النّفی، او الطبیعة الواقعة فی حیّز الأثبات بلحاظ مطلق  



 الوجود نحو ما رایت رجلا و مارایت انسانا فی الدار مثلاً. 

تقسیم بأن تقسیمهم الاطلاق الی الشمولی و البدلی غیر صحیح، لان دلالة  و ناقش الامام الخمینی)ره( فی هذا ال

المطلق علی الاطلاق لیس دلالة لفظیة بل دلالة عقیلة بخلاف العام فان دلالته علی العموم لفظیة لا عقلیة، فالعام  

 کما ذکرنا فلا محذور فیه.  [(. و اذا کان هذا التقسیم باعتبار الحکم54یکون شمولیا و بدلیاً لا المطلق و اطلاقه)]

 . 1[. تهذیب الاصول ج54]

 

 الفرق بین الاطلاق البدلی و الشمولی 

 

  الفرق بین الاطلاق البدلی و الشمولی  ▲

المطلق البدلی یدل علی فرد لا علی التعیین بمقدمات الحکمة نحو اعتق رقبة و المطلق الشمولی یدل علی جمیع  

 افراده، بمعونة مقدمات الحکمة مثل احل الله البیع و فی 

 

الغنم زکات. و بعبارت اخری یکون مدلول المطلق البدلی صرف الوجود و یکون مدلول المطلق الشمولی مطلق  

 د. الوجو

 

 مقدمات الحکمة 

 

لما ثبت ان الالفاظ موضوعة لذات المعانی ای المعانی المبهمة لا للمعانی بما هی مطلقة ای ان الشیاع و السریان  

کسائر الطواری یکون خارجا عما و ضعت له فلابد فی الدلالة علیه من قرینة خاصة او قرینة عامة تجعل الکلام  



و هذه القرینة العامة انما تحصل اذا توفرت جملة مقدمات تسمّی مقدمات   فی نفسه ظاهرا فی ارادة الاطلاق

 الحکمة و المراد منها کما ذکر صاحب الکفایة ثلاث مقدمات:

 

 الاولی: کون المتکلم فی مقام بیان تمام المراد لا الاهمال او الاجمال. 

 

 الثانیة: انتفاء ما یوجب التعیین ای عدم القرینة المعیّنة للمراد. 

 

[(و هذا نصّ  55الثالثة: انتفاء القدر المتیقن فی مقام التخاطب. و المحقق النائنی )ره( لم یرتضیه کما فی تقریراته)]

بالاطلاق. و اما تلمیذه   عبارته: فالحق انه لیس من المقدمات و أنّ وجود القدر المتیقن مطلقا لا یضرّ بالتمسک 

المحقق المظفر )ره( ایّد کلام الآخوند و قال: الاقرب الی الصحة ما فی الکفایة. و اضاف بعض الاعاظم کالمحقق  

 النائنی )ره( و غیره مقدمة رابعة بل نسب الی المشهور. 

 

ق الحکم به قابلا للانقسام فلو  الرابعة: امکان الاطلاق و التقیید بان یکون متعلق الحکم او موضوعه قبل فرض تعل

لم یکن قابلا للقسمة الا بعد فرض تعلق الحکم به کما فی باب قصد القربه فانه یستحیل فیه التقیید، فیستحیل فیه 

 الاطلاق و کانقسام المکلف الی العالم و الجاهل بالحکم یستحیل فیه الا طلاق کما یستحیل فیه التقیید. 

 

ما قیل إنّ انصراف الذهن من اللفظ الی بعض مصادیق معناه او بعض اصنافه یمنع  الخامسة: عدم الانصراف ک

 التمسک بالاطلاق. 

 



و الحق ان هذه المقدمة لیست مقدمة مستقلة، بل ترجع الی المقدمة الثانیة، اذا کان انصراف الذهن ناشئاً من  

الفرد المنصرف الیه او تعارف الممارسة  ظهور اللفظ فی المقید و اذا کان ناشئاً من سبب خارجی، کغلبة وجود 

 الخارجیة له، فلا یمنع من التمسک باصالة الاطلاق. 

 . 1[. اجود التقریرات ج55]

 

 المراد من الشبهة غیر المحصورة

 

   المراد من الشبهة غیر المحصورة ▲

رة فتعرف الشبهة المحصورة من باب المقابلة و ذکر العلماء و الاعاظم )قدس  فاذا اتضحت الشبهة غیر المحصو

 الله اسرارهم( لتعریفها اقوالاً کثیرةً و نکتفی بذکر ما هو العمدة منها: 

 

 ـ ان غیر المحصورة ما یعسر عدّه 1

 

کل واحد من الاطراف  ـ ما ذکره الشیخ الاعظم )ره( من ان الشبهة غیر المحصورة ما کان احتمال التکلیف فی 2

 موهوماً لکثرة الاطراف

 

 ـ ان الشبهة غیر المحصورة ما یعسر موافقتها القطعیة3

 



ـ ان المیزان فی کون الشبهة غیر محصورة هو الصدق العرفی، فما صدق علیه عرفا انه غیر محصور یترتب علیه  4

 حکمه و یختلف ذلک باختلاف الموارد.ش

 

نی)ره( من ان المیزان فی کون الشبهة غیر المحصورة عدم تمکن المکلف عادة من  ـ ما اختار المحقق النائ5

 المخالفة القطعیة بارتکاب جمیع الاطراف. 

 

و اورد الامام الخوئی)ره( علی جمیع الوجوه و استنتج: فتحصل انه لم یظهر لنا معنی محصلا مضبوطاً للشبهة غیر 

 المحصورة حتی نتکلم فی حکمها. 

 

تش فلا فرق فی تنجیز العلم الاجمالی بین کثرة الاطراف و قلتها. نعم ربما تکون کثرة م ش الاطراف ملازمة  

 عة عن تنجیز العلم الاجمالی، کالعسر و الحرج و الخروج عن محل الابتلاء و نحو ذلک. لطرو بعض العناوین المان 

 

 الفرق بین الطلب و الارادة 

 

   الفرق بین الطلب و الارادة ▲

 انّ کلا من الطلب و الارادة علی قسمین: 

ة الحقیقیة ای الصفة النفسانیة القائمة بالنفس التی یحمل علیها الطلب و الارادة  الاول: الطلب الحقیقی و الاراد

 بالحمل الشایع الصناعی 

الثانی: الطلب الانشائی و الارادة الانشائیة ای المنشأ بالصیغة الذی لا یحمل علیه الطلب و الارادة بهذا الحمل  

 مطلقا بل یحمل علیه مقیّداً بالانشائی 



اسانی )ره( قائل باتحاد الارادة الحقیقیة مع الطلب الحقیقی و اتحاد الارادة الانشائیة مع الطلب  أن المحقق الخر

 الانشائی و هذا نصّ عبارته فی الکفایة: 

فاعلم ان الحق کما علیه اهله، وفاقاً للمعتزلة، و خلافا للاشاعرة هو اتحاد الطلب و الارادة بمعنی ان لفظیها 

حد، و ما بازاء احدهما فی الخارج یکون بازاء الآخر، و الطلب المنشأ بلفظه او بغیره  موضوعان بازاء مفهوم وا

 عین الارادة الانشائیة. و بالجملة هما متحدان مفهوماً و انشاءاً و خارجاً الخ. 

 و اختلاف الطلب و الارادة فی انصراف الاول الی الانشائی و انصراف الثانی الی الحقیقی. 

ده المحقق الخراسانی من اتحاد الطلب و الارادة السیدنا الخوئی)ره( بان الارادة، بواقعها  و اورد علی ما افا

الموضوعی من الصفات النفسانیة، و من مقولة الکیف القائم بالنفس و اما الطلب من الافعال الاختیاریة الصادرة  

ء فی الخارج. و من هنا لا یقال  عن الانسان بالارادة و الاختیار، حیث أنه عبارة عن التصدی نحو تحصیل شی

طالب الضالة، او طالب العلم الّا لمن تصدی خارجا لتحصیلهما، و اما من اشتاق الیهما فحسب و اراد فلا یصدق  

علیه ذلک، و لذا لا یقال طالب المال او طالب الدنیا لمن اشتاق و ارادهما فی افق النفس، ما لم یظهر فی الخارج  

 بقول او فعل. 

آیة الله العظمی البروجردی )ره( فی مقام الفرق بینهما بأنّ الارادة صفة قائمة بالنفس و الطلب بمعنی البعث  و افاد 

 [( 56و التحریک سواء کان قولیّاً او فعلیّاً فالطلب مبرزٌ و مظهرٌ للارادة لا أنّه عینها.)]

 . 3[. سیری کامل در اصول فقه ج56]

 

 الفرق بین الوجوه و الاقوال 

 

   الفرق بین الوجوه و الاقوال  ▲

الوجوه لا یستلزم القائل و الاقوال یستلزم القائل. اذا کان فی المسئلة اقوال لا یمکن ان لا یکون لها قائل و لکن  

 یمکن ان یکون فی المسئلة وجوه و لم یلتزم بها احد. 

 



 اقسام الضد

 

  اقسام الضد ▲

 قد یطلق الضد و یراد منه الترک و یسمّی بالضد العام نحو صلّ ای لا تترک الصلاة. 

 و قد یراد منه احد الاضداد الخاصة بعینه و یسمّی بالضد الخاص نحو صلّ ای لا تأکل مثلاً

 لوجودیة لا بعینه کالاکل و الشرب و النوم للصلاة. و ثالثة یراد منه احد الاضداد ا

 

 المراد من التقابل بین المطلق و المقید 

 

  المراد من التقابل بین المطلق و المقید ▲

ل من قبیل تقابل التضاد، لأنّ  اذا کان الاطلاق مأخوذا فی الموضوع له کما نسب ذلک الی المشهور، فیکون التقاب

کلا منهما علی ذلک امر وجودی یمتنع اجتماعه مع الاخر فی موضوع واحد و اذا کان الاطلاق خارجا عن  

الموضوع له کما ذهب الیه سلطان العلماء و من تبعه من المحققین المتأخرین )ره( فلا محالة یکون الاطلاق امراً 

شأنه التقیید، فیکون التقابل بینهما من باب تقابل العدم و الملکة و اذا استحالت  عدمیّاً ای عدم التقیید فیما من 

 الملکة استحال عدمها بما هو عدم ملکة. 

و الحق ما ذهب الیه سلطان العلماء بل قیل ان نسبة القول الاول الی المشهور مشکوک فیها، لانّ المراد من العدم 

قابلیة موصوفه للاتصاف بوجود ما اضیف الیه العدم کالعمی بالاضافة  عدم الخاص اعنی به العدم الذی اخذ معه 

 الی الحیوان . 

 و اما الامام الخوئی)ره( فقد فصّل بین مقامی الاثبات و الثبوت و هذا نصّ تقریراته: 

فی هذا  اما فی مقام الاثبات فلا ینبغی الشک فی انّ التقابل بینهما من تقابل العدم و الملکة و ذلک لان الاطلاق 

المقام عبارة عن عدم التقیید بالاضافة الی ما هو قابل له و هذا بخلاف التقیید ، فانه امر وجودی و عبارة عن  

 خصوصیة زائدة فی الموضوع أو المتعلق. 



و اما فی مقام الثبوت فالصحیح، ان المقابلة بینهما مقابلة الضدین لا العدم و الملکة و ذلک لان الاطلاق فی  

عبارة عن رفض القیود و الخصوصیات و لحاظ عدم دخل شئ منها فی الموضوع أو المتعلق، و التقیید   هذالمقام

 عبارة عن لحاظ دخل خصوصیة

 

من الخصوصیات فی الموضوع أو المتعلق و من الطبیعی ان کل من الاطلاق و التقیید بهذالمعنی امر وجودی.  

[(57 )] 

 [. المحاضرات.57]

 

 المراد من الترتب 

 

   المراد من الترتب ▲

الواجب الموسع علی  اذا قدّم المکلف فعل المهم العبادی علی الاهم )کتقدیم المندوب علی الواجب و تقدیم 

المضیق و تقدیم الواجب التخییری علی التعیینی( فاذا قلنا بالنهی عن الضد و ان النهی یقتضی الفساد، أو قلنا 

بتوقف صحة العبادة علی الامر بها کما هو المعروف عن الشیخ صاحب الجواهر)ره( )وان کان الحق  

 علیها ثواباً.[(فان اعماله هذه کلها باطلة و لایستحق  58خلافه()]

 

تصدی جماعة من الاعلام کالمحقق الثانی، و کاشف الغطاء و سید الاساطین المیرزا الکبیر الشیرازی و المیرزا  

  المهم فی  العبادة بتصحیح عنه تأخر ممّن وجمع( ره) الاعظم کشیخینا آخرین   لجماعة خلافاً وغیرهم( ټالنائینی )

یکون الامر بالمهم فعلیّاً عند عصیان الامر بالاهم لان اطلاق الامر بالاهم باقٍ   ان  من عقلاً   مانع  لا بانه الترتب بنحو

علی حاله و الامر بالمهمّ یقیّد بصورة عصیان الاهم و ترکه. فیرجع النزاع فی الترتب الی انّ تقیید المهم بذلک مع  

ال و خروج الأمر بالضدین عن  بقاء اطلاق الاهم هل یوجب رفع غائلة التمانع و المطاردة، و التکلیف بالمح



العرضیّة الی الطولیّة ام لا؟فالقائلون بالترتب یقولون: الامر بالضد المهم مترتب علی عصیان الامر بالاهم و متأخر 

 عنه، و فی طوله لا فی عرضه.

 

ا هو ملاک  المحقق الخراسانی)ره( قائل باستحالة الترتب حتی لو کان الامر بالمهم فی طول الامر بالاهم لان م

استحالة طلب الضدین فی عرض واحد آت فی طلبهما فی هذه الصورة ایضاً فی مرحلة المتأخرة ای اتیان الصلاة 

یسقط الامر بالاهم بل هو باق بحاله فیلزماجتماع الضدین فی مرتبة واحدة  مع عصیان الإزالة و فی هذه المرتبة لم

 کما افاد بعض الاعاظم. 

 

د القائل بالترتب غیر تام لان المحال هو الجمع بین الضدین)بان یکون مطلوب المولی  و لکن هذه الدعوی عن

 الجمع بینهما فی آن واحد( لا الامر بهما فی آن واحد و ان لم یستلزم الجمع بینهما. 

 

و قال المحقق الاصفهانی)ره( فی امکان الترتب ما هذا نصّ عبارته: و التحقیق الحقیق بالتصدیق فی تجویز  

الترتب هو: ان الأمر بالاضافة الی متعلقه من قبیل المقتضی بالاضافة الی مقتضاه، فاذا کان المقتضیان المتنافیان فی  

التأثیر لا علی تقدیر، و الغرض من کل منهما فعلیة مقتضاه عند انقیاد المکلّف له، فلا محالة یستحیل تأثیر هما و 

 ل الانقیاد. فعلیة مقتضا هما و ان کان المکلّف فی کما

 

و اذا کان المقتضیان مترتّبین ـ بأن کان احد المقتضیین لا اقتضاء له الّا عند عدم تأثیر الآخر ـ فلا مانع من فعلیة  

مقتضی الأمر المترتّب، و حیث إن فعلیة أصل اقتضاء المترتب منوطة بعدم تأثیر المترتّب علیه، فلا محالة  

مترتب علیه. اذما کان اقتضاؤه منوطاً بعدم فعلیة مقتضی سبب من الاسباب  یستحیل ما نعیته عن تأثیر الأمر ال

یستحیل ان یزاحمه فی التأثیر، و لا مزاحمة بین المقتضیین الّا من حیث التأثیر، و الّا فذوات المقتضیات بما هی لا  

 [( 59تزاحم بینها. )] 

 



ناقض کما ذکر المحقق النائینی )ره( و هذا نصّ  [(و فوائد الاصول مت60کلام الشیخ الاعظم )ره( فی تقریراته)] 

 عبارة تقریراته: 

 

و من الغریب: ما صدر عن الشیخ )ره( حیث انّه فی الضّدین الّذین یکون احدهما اهمّ ینکر الترتّب غایة الانکار  

قال فی ذلک   و لکن فی مبحث التعادل و التراجیح التزم بالترتب من الجانبین عند التّساوی و فقد المرجّح، حیث

المقام، فی ذیل قوله: » فنقول و بالله المستعان قد یقال بل قیل: ان الاصل فی المتعارضین عدم حجیّة احدهما « ما  

لفظه: لکن لمّا کان امتثال التکلیف بالعمل بکلّ منهما کسائر التکالیف الشرعیة و العرفیة مشروطا بالقدرة، و  

ترک الآخر و غیر مقدور مع ایجاد الآخر، یجوز ترکه و لا یعاقب علیه،   المفروض انّ کلا منهما مقدور فی حال 

فوجوب الأخذ باحدهما نتیجة ادلّة وجوب الأمتثال و العمل بکلّ منهما بعد تقیید وجوب الأمتثال بالقدرة. و هذا  

هما علی المکلف  ممّا یحکم به بدیهة العقل، کما فی کلّ واجبین اجتمعا علی المکلف و لا مانع من تعیین کل من

[(و هذا کما تری صریح فی انّ التخییر فی الواجبین المتزاحمین  61بمقتضی دلیله الّا تعیین الآخر علیه کذلک)] 

انما هو من نتیجة اشتراط کلّ منهما بالقدرة علیه و تحقق القدرة فی حال ترک الآخر، فیجب کل منهما عند ترک  

)ره( انکره من جانب واحد و لیت شعری انّ ضمّ ترتب الی ترتب آخر   الآخر فیلزم التّرتّب من الجانبینمع انه

 [(62کیف یوجب تصحیحه. )]

[. مطارح  60. ]241، ص2[. نهایة الدرایة، ج59[. لانه یکفی فی عبادیة العبادة اتیان الفعل مضافاً الی المولی. ] 58]

 . 2[. فوائد الاصول، ج62ل و التراجیح. ][. فرائد الاصول، مباحث التعاد 61الانظار من مباحث مقدمة الواجب ] 

 

 اقسام الترتب 

 

   اقسام الترتب ▲

 أنّ ترتب احد الخطا بین علی الآخر یتصور علی وجوه: 

الاول: ترتّبه علی عدم موضوع الخطاب الآخر، کترتب خطاب التیمم علی فقدان الماء او عدم التمکن من  



 استعماله. 

الثانی: ترتّبه علی عدم فعلیة الآخر، کترتب وجوب الخمس فی الربح علی عدم فعلیة خطاب أداء الدین خصوصاً 

وضوع وجوب الخمس ـ و هو فاضل المؤنة ـ فوجوب اذا کان للمؤنة ـ فانّ خطابه اذا صار فعلیّاً ارتفع به م

 الخمس منوط بعدم فعلیة خطاب أداء الدین، لان فعلیته بنفسها رافعة لفاضل المؤنة. 

الثالث: ترتبه علی عدم امتثال الخطاب الآخر لا علی عدم فعلیته، بأن کان امتثال احدهما رافعاً لموضوع الخطاب 

ح فانّ نفس الخطاب بأدائه لا یرفع فاضل المؤنة الذی هو موضوع وجوب  الآخر کالدین السابق علی عام الرب

الخمس بل الرافع له هو: امتثاله بصرف الربح فی ادائه، فیتوقف موضوع وجوب الخمس علی عصیان خطاب  

 الاداء، فیجتمع خطابان فعلیّان بادائه، و باخراج خمس الربح.

الآخر ـ مع بقاء موضوعه و ملاکه ـ اذا امتثل الخطاب الاوّل،   الرابع: ترتب احد الخطا بین علی عصیان الخطاب

 کترتب وجوب الصلاة علی عصیان خطاب الازالة مع بقاء موضوعها، و ملاکها اذا امتثل خطاب الازالة.

و هذا الوجه الرابع هو الترتب المبحوث عنه فی المقام و الثلاثة المقدمة اجنبیة عنه لعدم اجتماع الخطا بین 

 لیین فی هذه الوجوه الثلاثة.الفع

 

 الفرق بین التخصیص و التخصص

 

   الفرق بین التخصیص و التخصص ▲

التخصیص : هو اخراج بعض الافراد عن تحت الحکم مع حفظ فردیته و مصداقیته و بعبارت الاخری : اخراج  

بعض افراد الموضوع عن الحکم من دون تصرف لا فی عقد الوضع و لا فی عقد الحمل کما اذا قال اکرم العلماء  

 ثم قال لاتکرم العالم الفاسق. 

ت الدلیل موضوعاً. و بعبارت اخری: خروج موضوع احد الدلیلین و التخصّص: هو خروج بعض الافراد عن تح

 عن موضوع الآخر بالوجدان کخروج الجهال عن تحت قوله: اکرم العلماء. 

 

 الفرق بین التخصیص و النسخ 



 

   الفرق بین التخصیص و النسخ ▲

شترکا من جهة ان کل واحد منهما قد یوجب تخصیص الحکم ببعض ما تناوله  ان التخصیص و النسخ و ان ا 

 اللفظ لغة غیر انهما یفترقان من وجوه: 

 الاول: ان التخصیص یبیّن ان ماخرج عن العموم لم یکن المتکلم قد اراد بلفظه الدالة علیه بخلاف النسخ.

بخلاف التخصیص فانه یجوز بالادلّة العقلیة و  الثانی: ان النسخ لایکون فی نفس الامر الاّ بخطاب من الشارع

 السمعیّة. 

 الثالث: ان الناسخ لابد ان یکون متراخیاً عن المنسوخ بخلاف المخصص فانه یجوز ان یکون متقدماً أو متأخراً. 

ورة  الرابع: ان التخصیص لایخرج العام عن الاحتجاج به مطلقا فی مستقبل الزمان فانه یبقی معمولا به فیما عدا ص

 التخصیص بخلاف النسخ فانه قد یخرج الدلیل المنسوخ حکمه عن العمل به فی مستقبل الزمان بالکلیة. 

 الخامس: ان یجوز نسخ شریعة بشریعة ولایجوز تخصیص شریعة بالاخری. 

 

 الفرق بین النسخ و البداء 

 

   البداء الفرق بین النسخ و  ▲

النسخ بیان اجل الحکم و انتهاء امده بمعنی اقتضت الحکمة اخفاء أمد الحکم فی بدو الأمر مع انه بحسب الواقع 

 له امد و غایة و من المعلوم ان اخفاء امد الحکم لیس بکذب و لاشبه کذب. 

معلق علی امر غیر واقع أو علی  البداء فی التکوینیات: ابداء ما اخفاه فی بدو الأمر فهو تعالی یخبر عن وقوع امر 

عدم أمر واقع کما اذا اخبر عن موت شخص معلق موته علی عدم التصدق و قد اخفی التعلیق علیه حین الاخبار 

یبیّن انه یتصدق ولا یموت و ذلک لحکمة مقتضیة کالتنبیه علی خواص الصدقة و شدة تأثیرها فی دفع البلاء  و لم

 و نحو ذلک من المصالح. 

 البداء الذی تقول به الشیعة الامامیة انّما یقع فی القضاء غیر المحتوم، اما المحتوم منه فلایتخلف و لابد من  ثمّ انّ

 ان تتعلق المشیئة بما تعلق به القضاء ، و توضیح ذلک ان القضاء علی ثلاثة اقسام: 



 

أثر به لنفسه، و لاریب فی أنّ البداء  الأول قضاء الله الذی لم یطلع علیه احداً من خلقه و العلم المخزون الذی است

 لایقع فی هذا القسم. 

 الثانی: قضاء الله الذی اخبر نبیّه و ملائکته بأنّه سیقع حتماً، و لاریب فی أنّ هذا القسم ایضاً لایقع فیه البداء.

علّق مشیئة الله بخلافه، و  الثالث : قضاء الله الذی اخبر نبیّه و ملائکته بوقوعه فی الخارج الاّ ان موقوفاً علی ان لاتت

 هذا القسم هو الذی یقع فیه البداء »یَمْحُوْ اللهُ مایَشَاءُ وَ یُثْبِتُ وَعِندَهُ اُمُّ الکِتَابِ«. 

إنّ النسخ و ان کان رفعاً للاستمرار الذی اقتضاه اطلاق دلیل الحکم فی مقام الاثبات ، لکنه فی الحقیقة دفع الحکم  

ستمراره، اذ مع وجود المقتضی له لم یکن وجه لرفعه، فالناسخ کاشف عن عدم المقتضی  ثبوتاً، لعدم المقتضی للا

 لبقاء الحکم و دوامه. 

فربما یلهم النبی)ص( أو یوحی الیه ان یظهر اصل تشریع الحکم أو استمراره مع اطلاعه علی انّه ینسخ فی  

ی علمه تعالی، لکونه )ص( ممکن الوجود،  المستقبل ، أو عدم اطّلاعه علی ذلک ، لعدم احاطته بتمام ماجری ف

المستحیل ان یحیط بواجب الوجود ، و من المعلوم انّ علمه تعالی عین ذاته ، فیمتنع احاطته)ص( بعلمه تعالی  

 ایضاً، فبرهان امتناع احاطته )ص( بذات الباری تعالی برهانٌ علی امتناع احاطته بعلمه ایضاً.

 

 رق بین التخصیص و الحکومةالف

 

   الفرق بین التخصیص و الحکومة ▲

ان التخصیص کما ذکرنا عبارة عن اخراج بعض افراد الموضوع عن الحکم من دون تصرّف لا فی عقد الوضع و  

 . لا فی عقد الحمل. بأن لایکون احد الدلیلین ناظراً لفظاً الی حال الآخر و شارحاً له

و اما الحکومة: فهی ما اذا کان احد الدلیلین ناظراً الی الدلیل الآخر و شارحاً له بحیث لو لادلیل المحکوم لکان  

دلیل الحاکم لغواً، لا فرق فی تصرف الحاکم فی المحکوم بین أن یکون بنحو التضییق و التخصیص کما اذا قال:  

سق أو بنحو التوسعة و التعمیم کما اذا قال: لاتجالس الفقراء ثم  اکرم العلماء ثم قال: لا وجوب لاکرام العالم الفا

قال: لیس الفقیر من لا مال له بل الفقیر من لا دین له فالاول یسمّی حکومة مخصّصة والثانی یسمّی حکومة  

م  [(لم أر من تعرّضهاـ القس63معمّمة و ینبغی تسمیة الثالث بالحکومة المغیّرة و قال صاحب عنایة الاصول)]



 الثالث ـ الی الآن. 

فالفرق بین الحکومة و التخصیص بعد اشتراکهما فی عدم ارتفاع الموضوع و جداناً ان الدلیل الحاکم یوجب  

التصرف فی عقد الوضع أو فی عقد الحمل فیترتب علیه رفع الحکم و هذا بخلاف التخصیص فانه یوجب ارتفاع  

 الحکم عن الموضوع من دون تصرّف اصلاً.

 رح الکفایة لآیة الله السید فیروز آبادی. [. ش63]

 

 اقسام الحکومة

 

  اقسام الحکومة ▲

فانه شارح للدلیل  الاول : الدلیل الحاکم قد یکون ناظراً الی عقد الوضع کقوله))ع(( » لاربا بین الوالد و الولد« 

یرد دلیل علی حرمة الربا لکان الحکم بعدم الربا بین الوالد و الولد لغواً و ناظر الی  الدال علی حرمة الربا، اذ لو لم

 ان المراد من دلیل الحرمة غیر الربا بین الوالد و الولد، فیکون نافیاً للحکم بلسان نفی الموضوع. 

  جعل ما  ﴿ لحکم کما فی قوله))ع(( »لاضر و لاضرار فی الاسلام« و قوله تعالی :الثانی: و قدیکون ناظراً الی عقد ا

 نفی   ادلّة   من  غیرهما و ﴾  حرج  من الدین فی علیکم

 

  و الحرج و الضرر موارد  فی حتی  بعمومها للتکالیف المثبتة الادلّة  علی حاکمة  فانها الحرجیة  و الضرریة الاحکام 

 التکالیف فی غیر موارد الضرر و الحرج.  هذه  ثبوت المراد بأن  لها  شارحة

یکن بمدلوله اللفظی شارحاً له ـ  الثالث: ان یکون احد الدلیلین رافعاً لموضوع الحکم فی الدلیل الآخر ـ و إن لم

کحکومة الامارات علی الاصول الشرعیة: من البرائة و الاستصحاب و قاعدة الفراغ و غیرها من الاصول الجاریة  

حکمیة أو الموضوعیة، فان ادلّة الامارات لاتکون ناظرة الی الادلة الاصول و شارحة لها، بحیث لو  فی الشبهات ال 

لم تکون الاصول مجعولة لکان جعل الامارات لغواً و لکن الامارة تکون موجبة لارتفاع موضوع الاصل بالتعبد  

 الشرعی و لاتنافی بینهما لیدخل فی التعارض. 

 



 الفرق بین التخصصّ و الورود 

 

   الفرق بین التخصّص و الورود  ▲

کلا من الورود و التّخصّص خروج الشئ بالدلیل عن موضوع دلیل آخر خروجاً حقیقیاً و لکن الفرق ان الخروج  

وع دلیل » اکرم العلماء« و اما فی التخصص خروج بالتکوین بلا عنایة التعبد من الشارع کخروج الجاهل عن موض

فی الورود فان الخروج من الموضوع بنفس التعبد من الشارع کما فی موارد قیام الدلیل الشرعی بالنسبة الی  

الاصول العقلیة: کالبرائة و الاشتغال و التخییر، فان موضوع حکم العقل فیها: عدم البیان و احتمال الضرر و التحّیّر 

د قیام الحجة الشرعیة لایبقی عدم البیان و احتمال الضرر و التحیّر. فالتخصص خروج الشئ  فی مقام العمل و بع

 موضوعاً بالوجدان و الورود خروج الشئ موضوعاً بالتعبد.

 

 المراد من التعارض 

 

   المراد من التعارض ▲

التعارض هو تنافی الدلیلین أو الادلة بحسب الدلالة و مقام الاثبات علی وجه التناقض أو التضاد حقیقة أو عرضاً.  

[(64 )] 

و قال بعض الاعاظم)ره( التعارض لغة: من العرض و هو ذو معان عدیدة و الظاهر ان المعنی الملحوظ من بینها 

الشئ الآخر و فی قباله و اصطلاحاً ان التعارض: هو التنافی  فی هذه الصناعة هو العرض بمعنی جعل الشئ حذاء 

بین المدلولین ذاتاً بلحاظ مرحلة الفعلیة المجعولة التی هی مرحلة متأخرة عن المرحلة التی یتعرض لها  

 [(65الدلیل.)]

ناقض أو  لقد نسب الشیخ الانصاری)ره( الی المشهور تعریف التعارض بأنه: تنافی مدلی الدلیلین علی وجه الت

التضاد. و الاول : کما اذا دل احدهما علی وجوب شئ و الآخر علی عدم وجوبه و الثانی : کما اذا دل احدهما  

 علی وجوب شئ و الآخر علی حرمته. 



 [.تعارض الادلة الشرعیة من تقریرات الشهید الصدر. 65. ]2[. کفایة الاصول،ج64]

 

 مالمراد من التزاح

 

   المراد من التزاحم ▲

التزاحم قد یطلق علی تزاحم الملاکات کما اذا کان فی فعلٍ جهة مصلحة تقتضی ایجابه و جهة مفسدة تقتضی  

تحریمه و الأمر فی هذا التزاحم بید المولی و لیس للعبد الاّ الامتثال و حیث انه لیس للمکلف دخل فی هذا  

تترتب علیه ثمرة فهو خارج عن محل البحث و قدیطلق التزاحم علی تزاحم الاحکام فی مقام الامتثال  التزاحم فلا

 بان توجه الی المکلف تکلیفان: یکون امتثال أحدهما متوقفاً علی مخالفة الآخر لعجزه عن امتثال  

 

ریقان لایقدر المکلف  کلیهما کما اذا توقف انقاذ الغریق علی التصرف فی الارض المغصوبة أو کان هناک غ

 [( 66الاّعلی انقاذ احدهما . و هذا التزاحم هو المقصود بالبحث هنا.)]

 . 3[.مصباح الاصول، ج66]

 

 الفرق بین التعارض و التزاحم

 

   الفرق بین التعارض و التزاحم ▲

بهما و تنافیهما فی مقام الجعل و التشریع مع قطع النظر عن مرحلة الفعلیة   ان المیزان فی تعارض الدلیلین تکاذ

بأن یستحیل جعلهما و تشریعهما لاستلزامه التعبد بالضدین أو النقضین فی مورد واحد و التنافی بین المتزاحمین  

د حیث ان له قدرة واحدة انما هو فی مقام الفعلیة و الامتثال لعجز المکلف عن امتثال کلا التکلیفین فی زمان واح 



 فاما ان یعملها فی هذا أو یعملها فی ذاک کما ذکرنا.  

و بعبارة اخری: ثبوت مدلول احد الدلیلین فی باب التعارض یوجب انتفاء مدلول الآخر فی مقام الجعل بخلاف  

نی: ان المصلحة و  التزاحم فان ثبوت احدهما یوجب انتفاء موضوع الآخر. و الفرق الثانی بینهما علی بعض المبا

 الملاک فی باب التعارض فی احد الدلیلین و اما فی باب التزاحم فی کلیهما. 

 

 الفرق بین التّنافی و التّعارض

 

   الفرق بین التّنافی و التّعارض ▲

من النفی ، و النفی فی اللغة هو الطرد و الدفع، و هذا المعنی هو المقصود التّنافی کالتعارض علی وزن » التفاعل« 

فی باب التعارض، لأنّ کلّ واحد من المدلولین ینفی الآخر و لوبالدلالة الالتزامیة الشرعیة، لأنّ کل واحد من  

 الدلیلین یطرد الآخر و یزاحمه فی حجّیته الفعلیة.  

 

التنافی ـ وهو عدم الاجتماع فی الوجود ـ بالذات یتحقق فی المدلولین  لکن التعارض اخص من التنافی، لأنّ 

المتمانعین کالوجوب و الحرمة، أو الوجوب و عدمه ، و لایصدق التعارض علی هذا التمانع، فلا یوصف  

الوجوب و الحرمة بأنهما متعارضان و ان وُصفا بأنّهما متنافیان، بل یوصف مادلّ علی الوجوب و مادلّ علی  

حرمة بالمعارضة ، فیقال: » تَعَارَضَ الخبران« و لایقال : » تعارض الحکمان« فالتعارض من أوصاف الدالّ ـ بما ال

 هو دالّ ـ بالذات لا بالعرض. 

 

 المرجحات فی باب التعارض

 

   المرجحات فی باب التعارض ▲



 خبار ان المرجحات المنصوصة ثلاثة:  ان المستفاد من الا

الاول: الشهرة ای الشهرة فی الروایة فان اجماع المحققین قائم علی الترجیح بها و قد دلت علیه مقبولة عمر بن  

حنظلة )فان المجمع علیه لاریب فیه( و المقصود من المجمع علیه المشهور بدلیل فهم السائل ذلک اذ عقبه  

 ن عنکما مشهورین.بالسؤال: فان کان الخبرا

و قال الامام الخوئی )ره(: ان المراد من المجمع علیه الخبر الذی اجمع الاصحاب علی صدوره من المعصومین 

 )ع( فالمراد به الخبر المعلوم صدوره من المعصوم )ره( فلاتکون الشهرة من المرجحات.  

 الثانی: موافقة الکتاب و السنة.

 الثالث: مخالفة العامة. 

 بعض العلماء علی هذه المرجحات الثلاثة الترجیح بالاحدث تاریخاً و الترجیح بصفات الراوی. و اضاف 

 

و المرجحات المذکورة ترجع الی ثلاث نواح: موافقة المشهور و صفات الراوی من المرجحات الصدوری و  

 مخالفة العامة من المرجحات الجهتی و موافقة الکتاب و السنة من المرجحات المضمونی. 

 

 المرجحات فی باب التزاحم

 

  المرجحات فی باب التزاحم ▲

ان المرجحات فی باب التزاحم تنتهی کلها الی أهمیّة احد الحکمین عند الشارع فالاهم عنده هو الارجح فی  

 التقدیم و لما کانت الاهمیّة تختلف جهتها و منشأها فلابد من بیان تلک الجهات: 

 ل له یقدم علی الآخر. الاولی: ان یکون أحد الواجبین لا بدل له مع کون الواجب الآخر المزاحم له البدل فما لابد 

 الثانیة: ان یکون احد الواجبین مضیّقاً أو فوریّاً و الآخر یکون موسّعاً فیقدم الاول علی الثانی لاهمیته علیه. 

الثالثة: ان یکون احد الواجبین صاحب الوقت المختص )کالصلاة الیومیة فی آخر وقتها( دونه الآخر )کالصلاة  

 الآیات فی ضیق وقتها(.

کون احد الواجبین غیر مشروط بالقدرة شرعاً ) کحفظ النفس المحترمة من الهلاک ( فیقدم علی واجب   الرابعة

 مشروط بها شرعاً. 



المراد من القدرة الشرعیة مایکون ملاکه متوقفاً علی القدرة ففی صورة العجز لیس له ملاک اصلاً کالوضوء 

[(و قیل المراد من القدرة الشرعیة هی القدرة  67لقدرة)]بخلاف حفظ النفس المحترمة فان ملاکه غیر متوفق علی ا

 [(68المأخوذة فی لسان الدلیل شرطاً للوجوب کالحج المشروط وجوبه بالاستطاعة.)]

الخامسة : کون احد الواجبین سابقاً علی الآخر من حیث الزمان کما اذا نذر احد صوم یوم الخمیس و یوم  

 الجمعة. 

 من الآخر عند الشارع من غیر تلک الجهات المتقدمة. السادسة:احد الواجبین اولی 

و الاولیة تعرف اما من الادلة و اما من مناسبة الحکم للموضوع و اما من معرفة ملاکات الاحکام بتوسط الادلّة  

 السمعیة، کحقوق الناس و الدماء و الفروج و ارکان العبادة. 

 .. 2[.اصول الفقه، ج68. ] 2[.مصباح الاصول، ج67]

 

 لحن الخطاب و فحو الخطاب و دلیل الخطاب 

 

   لحن الخطاب و فحو الخطاب و دلیل الخطاب ▲

و یعبّر عن مفهوم الموافقة بلحن الخطاب و دلیل الخطاب و یعبّر عن مفهوم المخالفة بفحوی الخطاب: توضیح  

 اق العلماء مثلاً یستفاد منه ثلاثة امور: ذلک: اذا قلت لایجب اکرام فسّ

 قدنطق به. احدها:عدم وجوب اکرام فساقهم و یقال له المنطوق لان موضوع الحکم

ثانیها: وجوب اکرام عدول العلماء و یقال له مفهوم المخالفة لانه مخالف لحکم المنطوق و یقال له دلیل الخطاب 

 ایضاً لانه مدلول الخطاب. 

اکرام فسّاق الجهال و یقال له مفهوم الموافقة لان الحکم المذکور موافق لحکم غیر المذکور   ثالثها: عدم وجوب

ویقال له فحوی الخطاب ایضاً لان الفحوی ما یفهم من الکلام بسبیل القطع و یقال له لحن الخطاب ایضاً لان  

التلویح و التعریض  اللحن هو صرف الکلام عن طریقه الذی یجری علیه کصرف الکلام من التصریح الی 

[(و ذکر المحقق المظفر )ره( : ان لحن الخطاب هو ان تدل قرینة عقلیة علی حذف لفظ نحو )اسئل  69کالمقام.)] 

 القریة(.



 [.معالم الاصول وشرحه من الاستاذ الاعتمادی. 69]

 

 الفرق بین المبادی التصوریة و التصدیقیة 

 

   الفرق بین المبادی التصوریة و التصدیقیة ▲

 المبادی علی قسمین المبادی التصوریة: کتصور الموضوع و تصور اجزاء الموضوع و تصور جزئیات الموضوع. 

المبادی التصدیقیة: ما یعبّر عنها بمقدمات الاستدلال و بعبارت اخری المبادی التصوریة: هی التی توجب معرفة  

 أو المحمول و امّا المبادی التصدیقیة فهی: الادلة توجب التصدیق بثبوت المحمولات لموضوعاتها. الموضوع 

و قال بعض الحکماء : المبادی التصوریة هی الحدود و الرسوم و التصدیقیة هی القضایا المؤلّفة منها الأقیسة و 

 [( 70غیرها )من الاستقراء و التمثیل(.)]

 منطق ـ لآیة الله حسن زاده الآملی. [.شرح المنظومه ـ قسم ال 70]

 

 اقسام الدلالة : من الاقتضاء و التنبیه و الاشارة 

 

   اقسام الدلالة : من الاقتضاء و التنبیه و الاشارة ▲

ـ دلالة الاقتضاء : هی ان تکون الدلالة مقصودة للمتکلم بحسب العرف، و یتوقف صدق الکلام أو صحته عقلا  1

أو شرعاً أو لغةً أو عادةً علیها. الامثلة بالترتیب: لاضرر و لاضرار فی الاسلام، و اسأل القریة، اعتق عبدک عنّی  

 مختلف. علی الف و نحن بما عندنا و انت بما عندک راض والرأی  

ـ دلالة التنبیه: وهی ان تکون الدلالة مقصودة للمتکلم بحسب العرف من غیر ان یتوقف صدق الکلام أو صحته  2

 علیها. کذکر الشئ و ارادة لازمه العقلی أو العرفی. 



ـ دلالة الاشارة: وهی الا تکون الدلالة مقصودة بالقصد الاستعمالی بحسب العرف، لکن مدلولها لازم لمدلول  3

لام لزوماً غیر بیّن أو لزوماً بیّناًبالمعنی الاعم سواء استنبط المدلول من کلام واحد أم من کلامین. کدلالة الآیتین  ک

  حولین اولادهن یرضعن الوالدات و﴿آیة و[(71)]﴾شهراً ثلاثون فصاله و وحمله ﴿علی اقلّ الحمل و هما آیة:  

مقصودة للمتکلم أو لا و الثانی هو دلالة الاشارة و الاول اما    یکون ان اما  الدلالة: اخری بعبارت و[(72)]﴾کاملین

لایتوقف علیه صدق الکلام و لاصحته فهو دلالة التنبیه و الایماء أو یتوقف علیه صدق الکلام فقط أو صحته عقلاً  

 أو صحته شرعاً فظهر ان دلالة الاشارة و التنبیه و الاقتضاء کلها من اقسام الدلالة الالتزامیة.

 . 233(: 2[.البقرة) 72. ] 15(:  46[.الاحقاف)71]

 

 الفرق بین المعنی و المفهوم و المدلول

 

   الفرق بین المعنی و المفهوم و المدلول ▲

ی معنی و باعتبار ان اللفظ دال انّ ما استفید من اللفظ باعتبار انه فهم منه یسمّی مفهوماً و باعتبار انه قصد منه یسمّ 

[( فالکل فی الحقیقة واحد و الفرق بالاعتبار. ذکر فی الفرق بین المعنی و المفهوم فی حاشیة  73یسمّی مدلولاً)]

شرح الانموذج ما هذا نصّه: ان المفهوم هو الصور الذهنیة سواء وضع بازائها الفاظ أولاً و المعنی هو الصور 

[( و افاد المحقق النائینی)ره( فی هذا المقام و هذا نصّ عبارته: ان المعنی  74زائها الفاظ)]الذهنیّة التی وضع با

یطلق علی نفس المعانی المجردة فی العقل التی جرد عنها جمیع ما یلازمه عنه بالمعنی سواء وضع له لفظ أم لا 

[(  75ر انفهامه من اللفظ أو دلالة اللفظ علیه)] استعمل فیه اللفظ أم لا. و اما المفهوم أو المدلول فیطلقان علیه باعتبا

و اورد علیه تلمیذه المحقق السیدنا الخوئی)ره( فی حاشیة الکتاب: بان اطلاق لفظ المعنی علی شئ انما هو  

باعتبار کونه مقصوداً و الاّ فلمدرکات المجردة فی العقل مع قطع النظر عن استعمال الالفاظ فیها لاتتصف بکونها  

 ا لاتتصف بانها مفاهیم أو مدالیل. معانی کم

 . 13، ص1[.اجود التقریرات،ج75. ]220[. جامع المقدمات، ص 74[.الحاشیة لملا عبد الله. ] 73]

 



 الفرق بین الارادة التکوینیة و التشریعیة 

 

  الفرق بین الارادة التکوینیة و التشریعیة ▲

ان تقسیم الارادة الی التکوینیة و التشریعیة باعتبار تعلق الاولی بفعل المرید بنفسه بلا تخلل ارادة غیره فی صدوره 

تنفک    کما فی ارادة الله تعالی خلق العالم و ارادة الانسان شرب الماء و اکل الغذاء و امّا ارادة الله تعالی محال ان

عن المراد و اما ارادة غیره یجوز ان تنفک عن المراد لاجل الموانع و تعلّق الثانیة بفعل الغیر اعنی المراد منه  

بمعنی ارادة صدور الفعل عن غیره بارادته و اختیاره کما فی ارادة الله تعالی صدور العبادات من عباده باختیارهم  

 ن بعضهم الآخر عن ارادة و اختیار. و ارادتهم و ارادة العباد بصدور الفعل ع

توضیحه : ان فعل الغیر اذا کان ذا فائدة عائدة الی الشخص، فینبعث ـ من الشوق الی تلک الفائدة ـ شوق الی  

فعل الغیر بملاحظة ترتّب تلک الفائدة العائدة الیه و حیث انّ فعل الغیرـ بما هو فعل اختیاری له ـ لیس بلا  

بل بتبع البعث و التحریک الیه لحصول الداعی للغیر فلا محالة ینبعث للشخص شوق   واسطة مقدوراً للشخص ، 

الی مایوجب حصول فعل الغیر اختیاراً و هو تحریکه الی الفعل فالارادة التشریعیة : هی الشوق المتعلق بفعل الغیر 

 اختیاراً.

 

 ر ما هو المراد من الإرادة فی آیة التطهی

 

   ما هو المراد من الإرادة فی آیة التطهیر ▲

 إنّ الارادة تتشعّب الی التکوینیة و تشریعیة، و الأولی هی التی یمتنع تخلّف المراد 

 

 اللهُ  یُریدُ  إِنَّما﴿عنها، ضرورة استحالة الانفکاک بین العلّة و المعلول، کآیة التطهیر:

 [(76)] ﴾ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَیْتِ وَ یُطَهِّرَکُمْ تَطْهیراً.عَنْکُمُ لِیُذْهِبَ

  یرید انّما: تعالی الله قال فلو  لاتشریعیّة، تکوینیّة فهی نفسه  المرید بافعال لتعلقها قطعاً  تکوینیة  الآیة هذه  فی الارادة



 .تشریعیة   الإرادة لکانت عنکم؛ الرجس تذهبوا  ان منکم الله

ی لا تلازم المراد بداهة، ألا تری انّ الله تعالی: طلب الاطاعة من الکفّار و الفسّاق مع عدم وقوعها  فه ، الثانیة  أمّا و

 خارجاً. 

 . 33(، الآیة:33[. الاحزاب )76]

 

 الفرق بین الارادة التکوینیة و التشریعیةلله تعالی 

 

   ة التکوینیة و التشریعیةلله تعالی الفرق بین الاراد  ▲

 ان لله تعالی ارادتین: تکوینیة و تشریعیة: 

اما الاولی: فهی عبارة عن العلم بالنظام علی النحو التام: و هذه الارادة تتعلق بذوات الماهیات و تفیض علیها  

 الوجود الذی هو منبع کل خیر وشرف و لاتتخلف الارادة التکوینیة عن المراد. 

ثانیة: فهی عبارة عن العلم بوجود المصلحة فی فعل العبد اذا صدر عنه بالارادة و الاختیار و من المعلوم ان  اما ال

 هذه الارادة التشریعیة قد تتخلف عن المراد.

 

 الفرق بین الهدایة التکوینیة و التشریعیة 

 

  الفرق بین الهدایة التکوینیة و التشریعیة ▲

[(وهی  77کل شئ خلقه)] الهدایة التکوینیة: هی اعطاء کل مستحق ما یستحقه علی ماهو مفاد قوله تعالی: اعطی

 یحصل بامرین: حفظ الکمال الموجود و طلب الکمال المفقود. 



و ایجاد سائر و سائل التبلیغ و الارشاد و  الهدایة التشریعیة: هی انزال الکتب و ارسال الرسل و نصب الاوصیاء 

 [( 78هی المرادة بقوله تعالی: انّا هدیناه السبیل اما شاکرا و إمّا کفوراً.)]

 3:  76[. الانسان، 78. ] 50: الآیة20[. طه 77]

 

 الفرق بین الجبر و الاکراه 

 

   و الاکراهالفرق بین الجبر   ▲

الجبر یکون من حامل لا یمکن التفصّی منه نوعاً مثل السلطان و الاکراه یکون من حامل یمکن التفصیّ منه نوعاً  

 [(79کالزوجة و الاب و الام.)]

 . 258[. شرح الشهیدی فی المکاسب، ص79]

 

 الفرق بین الشرط الاصولی و النحوی 

 

   الفرق بین الشرط الاصولی و النحوی ▲

 الشرط الاصولی:هو تعلیق الشیء بشیء بحیث یلزم من عدمه العدم کتعلیق الحج بالاستطاعة

سانا کان حیوانا فلا یلزم  الشرط النحوی: ما ذکر تلو حرف الشرط و ان لم یلزم من عدمه العدم نحو ان کان هذا ان

 من عدم الانسان عدم الحیوان. 

 



 الفرق بین المتواطی المنطقی و الاصولی 

 

  الفرق بین المتواطی المنطقی و الاصولی ▲

 لنقطة. المتواطی الاصولی: هو ما تساوی ظهوره فی افراده بان لا ینصرف الی بعضها کا

المتواطی المنطقی: هو ما تساوی صدقه فی افراده بان لا یتفاوت افراده فی العلیة و المعلولیة و الشدة و الضعف  

و غیر ذلک کالانسان. و النسبة بینهما عموم من وجه فکل المتواطی الاصولی متواط عند المنطقی و لیس بالعکس 

 و الانثی دون الخنثی فلایکون متواطیاً عند الاصولی. کالانسان فأنّ له ظهور الی بعض افراده کالرجل 

 

 الفرق بین المشکک الاصولی و المنطقی 

 

   الفرق بین المشکک الاصولی و المنطقی ▲

 المشکک الاصولی: ما تفاوت ظهوره اللفظی علی افراده کالوجود و الانسان 

طقی: ما تفاوت افراده بالعلیة و المعلولیة )کالوجود فان احد افراده الواجب تعالی یکون علة لسائر  المشکک المن

افراده( او الشدة و الضعف کالبیاض مثلاً، و النسبة بینهما ایضا عموم من وجه فکل مشکک عند المنطقی مشکک  

 عند الاصولی و لیس بالعکس.

 

 الفرق بین البرائة العقلیة و الشرعیة 

 

   الفرق بین البرائة العقلیة و الشرعیة  ▲



 ـ  البرائة ان اخذت من الکتاب و السنة و الاجماع تسمّی برائة شرعیة و موضوعها عدم العلم ـ رفع ما لا یعلمون 

 . و ان اخدت من العقل تسمّی عقلیة و موضوعها عدم البیان

 

 المراد من الرفع فی حدیث الرفع

 

  المراد من الرفع فی حدیث الرفع ▲

مُونَ، وَ مَا ا لایَعْلَ عَنْ أَبِی عَبْدِ اللهِ))ع((قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ )ص(وُضِعَ عَنْ أُمَّتِی تِسْعُ خِصَالٍ الْخَطَأ، وَ النِّسْیَانُ، وَ مَ

ی الْخَلْقِ، وَ الْحَسَدُ مَا لَمْ یَظْهَرْ  لایُطِیقُونَ، وَ مَا اضْطُرُّوا إِلَیْهِ، وَ مَا اسْتُکْرِهُوا عَلَیْهِ، وَ الطِّیَرَةُ، وَ الْوَسْوَسَةُ فِی التَّفَکُّرِ فِ

 [( 80بِلِسَانٍ أَوْ یَدٍ.)] 

 

 [( 81اشیاء.)]و قد ورد فی بعض الاخبار: رُفِعَ عن امتی تسعة 

انما الکلام فیما رفع فی هذا الحدیث : قال الشیخ الاعظم)ره(: و الحاصل: انّ المقدّر فی الروایة ـ باعتبار دلالة  

 الاقتضاء ـ یحتمل ان یکون جمیع الآثار فی کلّ وا حدٍ من التسعة، وهو الاقرب اعتباراً الی المعنی الحقیقی.

 الظاهر فیه. و ان یکون فی کلّ منها ما هو الأثر

و ان یقدّر المؤاخذة فی الکلّ، و هذا اقرب عرفاً من الاوّل و اظهر منالثانی ایضاً، لأنّ الظاهر انّ نسبة الرفع الی  

 [( 82مجموع التسعة علی نسقٍ واحد.)] 

انه  و حاصل ما افاده صاحب الکفایة )ره( : انّ المرفوع بحدیث الرفع هو الأثر الشرعی المترتب علی الفعل بعنو

الاوّلی الذی یقتضیه دلیله، و توضیحه: انّ المرفوع بالخطأ، و النسیان، و ما اضطرّوا الیه، و ما استکرهوا علیه 

 یحتمل وجوها ثلاثة کما ذکرناها:

الأول: أن یکون المرفوع الآثار المترتبة علی الفعل بما هو هو و بعنوانه الاوّلی، فإنّها ترتفع عند طرؤ الخطأ و 

 و الإکراه و غیرها، فهذه العناوین رافعة لذلک الحکم. النسیان 

الثانی: ان یکون المرفوع الآثار المترتبة علی الافعال بقید الخطأ و النسیان و الاضطرار و الاکراه، و ذلک کوجوب  

ان الکفارة المترتبة علی القتل الخطئ، و وجوب الدیة فیه علی العاقلة، و وجوب سجدتی السهو المترتب علی نسی

 بعض اجزاء الصلاة. 



الثالث: ان یکون المرفوع الآثار المترتبة علی الفعل المقید بالعمد و الذکر و الاختیار لا الخطأ و النسیان و الاکراه  

 مثل الکفارة المترتبة علی الافطار العمدی.  

 و صاحب الکفایة )ره( تبعاً لشیخنا الاعظم)ره( اختار الوجه الاوّل لبطلان الأخیرین. 

 . 29، ص 2[. فرائد الاصول، ج82. ] 9[. الخصال، باب التسعة، ح81. ]2، باب مارفع عن الامة، ح 2[. الکافی، ج80]

 

 وجه حکومة حدیث الرفع علی ادلة الاحکام الاوّلیة 

 

   وجه حکومة حدیث الرفع علی ادلة الاحکام الاوّلیة ▲

المشهور انّ حدیث الرفع حاکمٌ علی ادلّة الاحکام الاوّلیة، لأنّه متعرض لکیفیة الدخل و التشریع ، بخلافها، لأنّها  

 لاتتعرض الاّ لاصل الدخل. 

الشرطیة و المانعیة، و لاتدل علی   توضیحه: انّ ادلة الأجزاء و الشرایط و الموانع مثلاً تدلّ علی اصل الجزئیة و

کیفیة دخلها، وحدیث الرفع یتعرض لکیفیة الدخل ، و انّ جزئیتها أو شرطیتها أو مانعیتها مختصة بغیر حال  

 النسیان، فضابط الحکومة ـ وهو تعرض احد الدلیلین لما لایتکفّله الآخر ـ ینطبق علی حدیث الرفع. 

المذکور للحکومة علی المقام، ضرورة انّ کلاًّ من حدیث الرفع و دلیل   هذا، لکنّک خبیر بعدم انطباق الضابط 

الجزئیة و نحوها متکفل لمایتکفل الآخر، فانّ اطلاق دلیل جزئیة السورة مثلاً یدل علی جرئیتها المطلقة ای فی  

هذه الحالة  جمیع الحالات من النسیان و غیره ، و حدیث الرفع یدل علی عدم جزئیتها حال النسیان، فهما فی 

 متعارضان، فلا حکومة لحدیث الرفع علی دلیل الجزئیة و نحوها.

 

 وجه تقدّم الأصل الموضوعی علی الاصل الحکمی

 

   وجه تقدّم الأصل الموضوعی علی الاصل الحکمی ▲



لحکمی، لتقدم الموضوع علی الحکم رتبةً، حیث إنّه بالنسبة  لاریب فی تقدم رتبة الأصل الموضوعی علی الاصل ا

الی الحکم کالعلّة بالنسبة الی المعلول فلایجری الاصل فی الحکم مع جریانه فی الموضوع، سواء کان الاصلان  

بحسب المفاد متنافیین کما اذا اقتضی الاصل الموضوعی حرمة شئٍ، و الاصل الحکمی اباحته، کاستصحاب 

ائع المشکوک انقلابه خلاًّ المقتضی لحرمته، و أصالة الحل المقتضیة لحلیة شربه . ام متوافقین، کما فی  خمریة الم

 استصحاب عدالة زید و استصحاب جواز تقلیده. 

و الوجه فی تقدیم الاصل الموضوعی علی الاصل الحکمی هو تسبب الشک فی الحکم عن الشک فی الموضوع  

شک فی الحکم ، فالأصل الموضوعی لکونه منقّحاً للموضوع یرفع الشک عن  لان الشک فی الموضوع أو جب ال

 حکمه و معه لایبقی مجال للاصل الحکمی. 

    

 

 الفرق بین الاحتیاط العقلی و الشرعی 

 

  الفرق بین الاحتیاط العقلی و الشرعی  ▲

عقل بلزوم اتیان فعل یحتمل الضرر الاخروی فی ترکه و لزوم ترک فعل یحتمل الضرر المراد من الاول: حکم ال 

الاخروی فی فعله. و موضوعه: عدم المؤمّن و احتمال العقاب و دفعه واجب عند العقل. و المراد من الثانی: حکم 

الوقوف عند الشبهات  الشارع بلزوم اتیان ما احتمل وجوبه و ترک ما احتمل حرمته: اخوک دینک فاحتط لدینک، 

خیر من الاقتحام فی الهلکات. و موضوعه: الشک فی المکلف به مع العلم باصل التکیف. و اما اصالة التخییر فهی  

 عقلیة و شرعیة و الاستصحاب شرعی لا العقلی. 

 

 الفرق بین اصالة العدم و البرائة

 

   الفرق بین اصالة العدم و البرائة ▲



 إنّ اصالة العدم تجری فی الاحکام و الموضوعات و اصالة البرائة تجری فی الاحکام فقط. 

 

 الفرق بین اصالة الاباحة و البرائة 

 

   و البرائة الفرق بین اصالة الاباحة  ▲

إن اصالة الاباحة تطلق علی البرائة الشرعیة غالباً و قد تطلق علی البرائة العقلیة ایضاً و البرائة المطلقة تطلق علی  

 البرائة العقلیة.

 

 الفرق بین الماهیة المهملة و اللا بشرط القسمی 

 

   اهیة المهملة و اللا بشرط القسمیالفرق بین الم ▲

الماهیة تارتاً تلاحظ بماهی هی یعنی أن النظر مقصور الی ذاتها و ذاتیاتها و لم یلحظ معها شی زائد و تسمّی هذه  

الماهیة بالماهیة المهملة نظراً الی عدم ملاحظة شیء من الخصوصیات المتعیّنة معها فتکون مهملة بالاضافة الی  

صیات حتی خصوصیة عنوان کونها مقسماً للاقسام الثلاثة و تارتا یلاحظ معها شیء خارج عن جمیع تلک الخصو

مقام ذاتها و ذاتیاتها باعتبار انها مقسم للاقسام الثلاثة و تسمی هذه الماهیة بالماهیة لا بشرط القسمی و علی هذا 

ل ان یکون قسیم الشیء مقسماله خلافا  فالملاحظة الاولی مباینة لملاحظة الثانیة و تکون قسیمة لها و لا یعق

 للمحقق الخراسانی و بعض الفلاسفة بأنّهما اصطلاحان لمعنی واحد. 

 

 الفرق بین لا بشرط المقسمی و لا بشرط القسمی 



 

   الفرق بین لا بشرط المقسمی و لا بشرط القسمی ▲

اللا بشرط المقسمی: عبارة عن الماهیة التی تکون مقسما للاعتبارات الثلاثة ای لا بشرط شیء من الاعتبارات 

 الثلاثة کجواز السلام علی المؤمن مطلقا بالقیاس الی العدالة مثلاً أی لا بشرط وجودها و لا بشرط عدمها. 

القسمی: عبارة من الماهیة التی اذا لو حظت الی ما هو خارج عن ذاتها لا تکون مشروطة بوجوده    و اما لا بشرط 

 و لا بعدمه کوجوب الصلاة علی الانسان باعتبار کونه حرّا.

 و حاصل الفرق بینهما ان الماهیة فی القسمی مقیّدة باللا بشرطیة و فی المقسمی غیر مقیّدة بها. 

 

 مقدمات دلیل الانسداد 

 

   مقدمات دلیل الانسداد ▲

إنّ دلیل الانسداد یتألف من مقدمات اربع اذا تمت یترتب علیها حکم العقل بلزوم العمل بما قام علیه الظن فی  

 الاحکام. 

ی عصورنا المتأخرة عن عصر أئمتنا  المقدمة الاولی: دعوی انسداد باب العلم و العلمی فی معظم ابواب الفقه ف

 علیهم السلام. 

 المقدمة الثانیة: لا یجوز اهمال امتثال الاحکام الواقعیة المعلومة اجمالا. 

المقدمة الثالثة: انّه اذا وجب التعرض لا متثالها فلیس امتثالها بالطرق الشرعیة المقرّرة للجاهل، من الاخد بالاحتیاط  

متثال او الاخذ فی کلّ مسألة بالأصل المتّبع شرعاً فی نفس تلک المسألة مع قطع  الموجب للعلم الاجمالی بالا 

 النظر عن ملاحظتها منضمّة الی غیرها من المجهولات او الاخد بفتوی العالم بتلک المسئلة و تقلیده فیها.

لوجوب فی بعضها و عدم  المقدمة الرابعة: انّه اذا بطل الرجوع فی الامتثال الی الطرق الشرعیة المذکورة لعدم ا

الجواز فی الآخر، و المفروض عدم سقوط الامتثال بمقتضی المقدمة الثانیة، تعیّن بحکم العقل المستقل الرجوع  

 الی امتثال الظنّی و الموافقة  

 



  [( و اضاف بعض العلماء مقدمة خامسة و هی: أنّ 83الظنّیة للواقع و لا یجوز العدول عنه الی الموافقة الوهمیّة)]

 ترجیح المرجوح ـ الشک و الوهم ـ علی الراجح قبیح.

 [. الرسائل للشیخ الاعظم )ره(. 83]

 

 الفرق بین انسداد الکبیر و الصغیر

 

   الفرق بین انسداد الکبیر و الصغیر ▲

انسداد الکبیر: هو انسداد باب العلم فی جمیع الاحکام من جهة السنة و غیرها انسداد الصغیر: هو انسداد باب  

 العلم بالسنة مع انفتاح باب العلم بالطرق الأخری. 

ـ  1و قال بعض الاعاظم من الاساتیذ فی وجه الفرق بینهما: ان استفادة الحکم الشرعی من الخبر یتوقف علی امور  

ـ حجیة الظهور فأن  4ـ کون الخبر ظاهراً فی المعنی المنطبق علیه 3ـ العلم بجهة الصدور  2بصدور الخبر  العلم

 سدّ العلم بجمیع هذه الامور فیسمّی انسداد الکبیر و الّا یسمّی انسداد الصغیر.

 

 اقسام القیاس 

 

   اقسام القیاس ▲

 القیاس: هو اثبات حکم فی محل بعلة لثبوته فی محل آخر بتلک العلة. 

القیاس ینقسم بحسب مادته و صورته الی اقسام کثیرة نذکر فی مباحث المنطقیة انشاء الله تعالی و ما یذکر من  

النص   القیاس فی الاصول تقسیمه الی منصوص العلة و مستنبط العلة و قیاس الاولویة توضیح ذلک: فان فهم من

ان العلة عامة علی وجه لا اختصاص لها بالاصل فلاشک فی ان الحکم یکون عاما شاملا للفرع کما اذا ورد: حرم  



الخمر لانه مسکر فیفهم منه حرمة النبیذ لانه مسکر ایضاً و اما اذا لم یفهم منه ذلک و نستنبط منه الحکم فی الفرع  

رام و نستنبط علة الحرمة بانه مسکر و نحکم بحرمة النبیذ لوجود  من جهة العلة المشترکة کما اذا ورد: الخمر ح 

الاسکار فیه ایضا و یسمّی القسم الاول بمنصوص العلة و الثانی بمستنبط العلة و اما القیاس الاولویة کمفهوم  

الشتم و   عن النهی علی  بالاولویة الدال[(84)]  ﴾ .افٍ لهما تقل  فلا﴿الموافقة و فحوی الخطاب نحو قوله تعالی: 

 الضرب و نحوهما. 

تسمیة منصوص العلة و قیاس الاولویة بالقیاس من باب التسامح و المجاز و فی الحقیقة هما داخلان تحت  

 الظواهر و تکون حجیّتهما من هذه الجهة. 

 . 23:  17[. الاسراء  84]

 

 الفرق بین قیاس الاولویة و مفهوم الموافقة

 

   الفرق بین قیاس الاولویة و مفهوم الموافقة ▲

انّ بعض العلماء کالمحقق المظفر )ره( صرّح بان قیاس الاولویة هو نفسه الذی یسمّی مفهوم الموافقة و یسمّی  

لفرع  فحوی الخطب و ذکر بعض آخر بانهما متمایزان عن الآخر لان قیاس الاولویة هو: اجراء حکم الاصل علی ا

بالاولویة و بالمناط بان یکون مناط الحکم فی الفرع اشدّ و اقوی من الاصل و المفهوم الموافقة هو: اجرا حکم  

 ﴾ .افّ لهما تقل فلا﴿الاصل علی الفرع بدلیل لفظی یدل علی حکم الاصل کقوله تعالی: 

 

 الفرق بین قیاس الشبهی و الاولوی 

 

   الفرق بین قیاس الشبهی و الاولوی ▲



ان کان وجه الشبه فی المشبه به اقوی نحو زید کالاسد فهو قیاس شبهی و ان کان وجه الشبه فی المشبّه اقوی  

 نحو اسد کزید فهو قیاس اولوی. 

 

 من الاصل المثبت  المراد

 

   المراد من الاصل المثبت ▲

الاصل المثبت فی اصطلاح الاصولیین: هو استصحاب الموضوع لاثبات اللوازم العقلیة و العادیة باعتبار ترتب  

فس و التّحیّز ) من  الآثار الشرعیة علیها کاستصحاب الحیات لاثبات النمو و الانبات )من اللوازم العادیة( و التن

 اللوازم العقلیة(

المشهور عند المتأخرین عدم حجیة الاصل المثبت لانّ معنی عدم نقض الیقین و المضیّ علیه هو ترتیب آثار  

الیقین السابق الثابتة بواسطته للمتیقن و وجوب ترتیب تلک الآثار من جانب الشارع لا یعقل الّا فی الآثار الشرعیة  

 ارع لذلک الشی لانها قابلة للجعل دون غیرها من الآثار العقلیة و العادیة.المجعولة من الش

و قیل إنّ مفاد اخبار الباب تنزیل المستصحب بلحاظ مطلق ماله من الاثر الشرعی و لو بواسطة اللازم العادی او  

ا لازمان لملزوم ثالث  العقلی او الملزوم او الملازم )کاستصحاب حرمة تزویج المرئة لاثبات وجوب نفقتها فأنّهم

 و هو حیات الزوج( فیکون الاصل المثبت حجة. 

انّ الشیخ الاعظم )ره( فصّل بین حجیة مثبتات الامارات و الاصول و ان مثبتات الامارات حجة دون الاصول و  

ح  حیث جعل الاستصحاب من الاصول لم یلتزم بحجیة مثبتاته کما صرّح بذلک مرارا فی الرسائل و نذکر ما صرّ

فی هذه المقام: و من هنا یعلم انه لو قلنا باعتبار الاستصحاب من باب الظن لم یکن مناص عن الالتزام بالاصول  

المثبتة لعدم انفکاک الظن بالملزوم عن الظن بالازم شرعیّاً کان ای اللازم او غیره الّا ان یقال ان الظن الحاصل من  

[(و صرّح فی موضع آخر هذا نصّه: و قد عرفت أنّ  85غیرها)]الحالة السابقة حجة فی لوازمه الشرعیة دون 

الاستصحاب ان قلنا به من باب الظنّ النوعیّ کما هو ظاهر اکثر القدماء فهو کاحدی الأمارات الاجتهادیة یثبت به  

کل موضوع یکون نظیر المستصحب فی جواز العمل فیه بالظنّ الاستصحابیّ و اما علی المختار من اعتباره من  

 [( 86باب الاخبار فلا یثبت به ما عدا الآثار الشرعیة المترتّبة علی نفس المستصحب.)] 

و فی الخاتمة استثنی الشیخ الاعظم )ره( من عدم حجیة الاصل المثبت ما اذا کانت الواسطة خفیّة بحیث یعد الاثر  



فی استصحاب عدم الحاجب فان صحة اثراً لذی الواسطة فی نظر العرف ـ و ان کان فی الواقع اثراً للواسطة ـ کما 

الغسل و رفع الحدث و إن کان فی الحقیقة اثرا لوصول الماء الی البشرة، الّا انه بعد صبّ الماء علی البدن یعدّ اثراً 

 لعدم الحاجب عرفاً. 

فکیک  [(و هو ما اذا کانت الواسطة بنحو لا یمکن الت87و زاد صاحب الکفایة موردا آخر لاعتبار الاصل المثبت)] 

بینها و بین ذی الواسطة فی التعبد عرفا، فتکون بینهما الملازمة فی التعبد عرفاً، کما أن بینهما الملازمة بحسب  

الوجود واقعا، او کانت الواسطة بنحو یصحّ انتساب اثرها الی ذی الواسطة، کما یصحّ انتسابه الی نفس الواسطة، 

الرسائل بالعلة و المعلول تارتاً و بالمتضائفین اخری بدعوی أن  لوضوح الملازمة بینهما. و مثّل له فی ها مش 

 التفکیک بین العلة و المعلول فی التعبد مما لا یمکن عرفا و کذا التفکیک بین المتضائفین.

 

[( بان ما ذکره الشیخ من الاستثناء لیس هذا استثناءً 88و اورد علیهما الامام الخوئی )ره( کما ذکر فی تقریراته)]

عدم حجیة الأصل المثبت، لکون الاثر حینئذ اثرا لنفس المستصحب لا للازمه و ان کان العرف معترفا بأن  من 

المستظهر منها ان الأثر اثر للواسطة ـ کما هو الصحیح ـ فان رفع الحدث و صحة الغسل منآثار تحقق الغسل لا  

 محصل.  منآثار عدم الحاجب عند صبّ الماء فذا الاستثناء مما لا یرجع الی

و ان ما ذکره صاحب الکفایة صحیح من حیث الکبری فانه لو ثبت الملازمة فی التعبد فی مورد فلا اشکال فی  

الاخذ بها الّا ان الاشکال فی الصغری، لعدم ثبوت هذه الملازمة فی مورد من الموارد و اما ما ذکره من  

ملزوم مورداً للتعبد و متعلقا للیقین و الشک و  المتضایفین خارج عن محل الکلام اذا الکلام فیما اذا کان ال

 المتضایفان کلاهما مورد للتعبد الاستصحابی. 

و امّا ما ذکره من العلة و المعلول فان کان مراده من العلة هی العلة التامةففیه ما ذکرناه فی المتضائفین من الخروج  

ولها. و ان کان مراده العلة الناقصة ففیه أنه لا ملازمة  عن محل الکلام لعدم امکان الیقین بالعلة التامة بلایقین بمعل

بین التّعبّد بالعلة الناقصة و التعبد بالمعلول عرفا فلا معنی للاستثناء و الّا یلزم ان لا یکون لعدم حجیة الأصل  

 المثبت مورد، فانتجّ مما ذکره فی المقام عدم حجیة الأصل المثبت مطلقا.

،  2[ . الکفایة، ج87، طبع البیروت. ] 326، ص2[ . الرسال، ج86طبع البیروت. ]، 322، ص 2[. الرسائل، ج85]

 . 3[ . مصباح الاصول، ج88. ] 327ص

 

 المراد من العقل



 

   المراد من العقل ▲

[(و بعبارت اخری هو قدرة التفکر و ادراک الکلیات و من  89العقل هو الجوهر المجرد عن المادة ذاتا و فعلاً)] 

فُقِدَ فقد خرج عن موضوع الاوامر و النواهی. و فی لسان الروایات کما روی عن الصادق )علیه السلام( » العقل ما 

 [(90عبد به الرحمن و اکتسب به الجنان«)]

 ، کتاب العقل و الجهل1[ . الکافی، ج 90ة الحکمة ] [ . بدای89]

 

 المراد من الدلیل العقلی 

 

  المراد من الدلیل العقلی  ▲

کل حکم للعقل یوجب القطع بالحکم الشرعی. و بعبارت ثانیة هو: کل قضیة عقلیة یتوصل بها الی العلم القطعی  

 کم الشرعی کحسن العدل و قبح الظلم.بالح

 

 الفرق بین العقل النظری و العملی

 

   الفرق بین العقل النظری و العملی ▲

ل العملی:  المراد من العقل النظری: هو ادراک ما ینبعی ان یُعْلَم أی ادراک الامور التی لها واقع. و المراد من العق

 هو ادراک ما ینبغی ان یعمل ای حکمه بان هذا الفعل ینبغی فعله او لا ینبغی فعله. 



 

 الفرق بین الشبهة البدویة و غیرها 

 

   الفرق بین الشبهة البدویة و غیرها ▲

المراد من الشبهة البدویة هو ما یکون المشتبه غیر مقارن بالعلم الاجمالی و مقابلها ما یکون مقرونا بالعلم  

 الاجمالی کالعلم بنجاسة احد الإنائین مثلاً. 

 

 المراد من الشبهة الکثیر فی الکثیر 

 

   ثیر فی الکثیرالمراد من الشبهة الک ▲

المراد منها ما اذا کانت اطراف الشبهة فی نفسها کثیرة و کان المعلوم بالاجمال فی البین ایضاً کثیراً، کما لو فرض 

 کون اطراف الشبهة الفاً و المعلوم بینها مائة: فهل یکون العلم الاجمالی فی مثل ذلک الفرض منجزا ام لا؟ 

المسالک فی عدم تنجیز العلم الاجمالی فی الشبهة غیر المحصورة، فعلی   و التحقیق انه یختلف الحال باختلاف

مسلک الشیخ )ره( من ان الملاک فی عدم التنجیز کون احتمال التکلیف موهوماً لا یعتنی به العقلاء کان العلم  

احد فی  الاجمالی فی مفروض المثال منجزاً لان احتمال التکلیف فی کل واحد من الاطراف من قبیل تردد الو

 العشرة، و مثله لا یعد موهوماً کما هو ظاهر.

و أما علی مسلک المحقق النائنی )ره( من ان الوجه فی عدم التنجیز عدم الحرمة المخالفة القطعیة، لعدم التمکن  

منها و وجوب الموافقة القطعیة متفرع علیها )قد ذکرنا فی محله عدم الملازمة بین الوجوب الموافقة القطعیة و  

رمة المخالفة القطعیة بل بینهما عموم من وجه(، فلابد من الالتزام بعدم التنجیز فی المقام ایضاً، فان المخالفة  ح 

القطعیة لا تتحقق إلّا بارتکاب جمیع الاطراف، و هو متعذر أو متعسر عادة فلا تجب الموافقة القطعیة ایضاً فلا  

 یکون العلم الاجمالی منجزاً لا محالة. 



[(من تنجیز العلم الاجمالی مطلقا حتی فی الشبهة غیر المحصورة  91مسلک الآخوند صاحب الکفایة)]  و اما علی

 فلابدّ من التنجیز هنا ایضاً.

[ . لقد اشار شیخنا الاستاذ سماحة آیة الله العظمی الوحید الخراسانی )مد ظله العالی( فی خلال درسه الی  91]

الفاضل الاردکانی کان مشغولا فی التدریس فی کربلاء و الشیخ الاعظم  وجه تسمیة صاحب الکفایة بالآخوند: ان 

الانصاری یدرّس فی النجف و المحقق الخراسانی یحضر فی بحث الشیخ کان یوما اتی بکربلاء و حضرفی  

  2الاستصحاب لقد افاد الفاضلالفاضل الاردکانی وکان بحثه فی الاستصحاب کما کان بحث الشیخ ایضاً فیمجلس

Eردکانی مطالبا مخالفا لنظریة الشیخ و المحقق الخراسانی دفع عن نظریة استاذه و اورد اشکالا تا عدیدة علی  الا

نظریة الفاضل و استمرّ الردو الجواب حتی قال الفاضل الاردکانی: الآخوند کافٍ )آخوند بس است( ثم صار بعد  

الفاضل لاستاذه فتجدد النظر فی ذاک المسئلة. ونقل   ذلک ملقباً بالآخوند، و بعد ان رجع من کربلاء ذکرما افاده

عن السیدهبة الدین الشهرستانی ، إنّ الشیخ الآخوند کان یسافر الی کربلاء لزیارة الامام الحسین))ع(( فی أیام  

دریس حیاة استاذه الشیخ الانصاری و فی احد الایام وبعد إتمام الزیارة رأی الآخوند الاردکانی جالساً علی منبر الت

و الکل مصغون الیه، فجلس الشیخ محمد کاظم الخراسانی ، یستمع و یصغی لمایملی الاردکانی علی تلامیذه و  

من ثم ذکر مسألة للشیخ الانصاری و اورد علیه اشکالین ثم انهی درسه. و قد رأی الشیخ الخراسانی بأن اشکالات  

ف و حضر درس استاذه الاعظم الانصاری ذکر له  الآخوند الاردکانی صحیحة و متینه.و عندما رجع الی النج

القصّة کاملة. فقبل الأستاذ الاشکال الاول و ردّ الثانی، و لکن الخراسانی أصرّ علی صحة الاشکال الثانی و ان  

الحق مع الاردکانی ... و استمرت المناظرة مدة طویلة حتی انتبه احد الطلاب یقول الی صدیقه... انظر لهذا  

یؤید اقوال ذلک الآخوند و قال طالب آخر ... قرت عیوننا بهذا الآخوند بعد ذاک الآخوند. فهکذا    الآخوند کیف

صار : »الآخوند« لقباً ملازماً للشیخ محمد کاظم الخراسانی حتی کاد یطغی علی الاسم.)مقدمة الکفایة، تحقیق  

 مؤسسة آل البیت)ع( لإحیاء التراث. 

 

 الفرق بین الاقل و الاکثر الاستقلالیین و الارتباطیین 

 

  الفرق بین الاقل و الاکثر الاستقلالیین و الارتباطیین  ▲



دوران الامر بین الاقل و الاکثر الاستقلالیین هو ان ما یتمیّز به الاکثر علی الاقل من الزیادة علی تقدیر وجوبه  

لا عن وجوب الاقل کما اذا علم المکلف بانه مدین لغیره بدرهم او بدرهمین و بعبارت اخری:  یکون واجبا مستق

 و لو تعلق الحکم فی الواقع بالاکثر لکان اتیان الاقل کافیا و مجزیاً بالنسبة الی الاقل. 

و هو إما متعلق  و الاقل و الاکثر الارتباطیان هو ان یکون هناک وجوباً واحداً له امتثال واحد و عصیان واحد 

 بالاقل او بالاکثر، کما اذا علم المکلف بوجوب الصلاة و تردّدت الصلاة عنده بین تسعة اجزاء و عشرة. 

أمّا القسم الاول فلاشک فی وجوب الاقل لانه منجز بالعلم و وجوب الزائد مشکوک بشک بدوی فتجری عنه  

 لکین. البرائة عقلا و شرعاً او شرعاً فقط علی الخلاف بین المس 

 و اما القسم الثانی ففیه مباحث طویلة لا مجال لذکرها فلیراجع فی المطولات.

 

 دوران الامر بین الاقل و الاکثر الارتباطیین

 

   دوران الامر بین الاقل و الاکثر الارتباطیین ▲

لبرائة أو الاحتیاط، فقد ذهب الشیخ الاعظم)ره( الی البرائة و انه یکفی الاتیان  إنّهم اختلفوا فی کون المقام مجری ا

 بالاقل للخروج عن عهدة التکلیف، و ذلک لان التکلیف بالاقل متیقن علی کلا التقدیرین:

لم  تقدیر وجوب الأقل، و تقدیر وجوب الأکثر فیجب الاتیان به. اما التکلیف بالاکثر فهو مشکوک فیه لانه لا یع

وجوبه فهو مجری البرائة، فالعلم الاجمالی المتعلق باحدهما منحل الی یقین تفصیلی هو الیقین بالاقل و شک  

 بدوی بالنسبة الی الاکثر 

و المحقق الخراسانی )ره( ذهب الی وجوب الاکثر و قال: و الحق ان العلم الاجمالی بثبوت التکلیف بینهما ایضاً 

 لاکثر لتنجزه به حیث تعلق بثبوته فعلا. یوجب الاحتیاط عقلا باتیان ا

و اجاب عن انحلال العلم الاجمالی لاستلزامه الانحلال المحال اذ وجوب الاقل علی کل تقدیر متوقف علی تنجز  

التکلیف مطلقا، فلو سبّب وجوب الاقل علی کل تقدیر انحلال العلم لزم عدم وجوب الاقل علی کل تقدیر و هو 

ل عدم وجوب الاکثر، و عدم وجوب الاکثر ملازم لعدم تنجز التکلیف علی کلا التقدیرین  خلف. اذ معنی الانحلا

 و هو خلف. 

و ذکر دلیلا ثانیا لوجوب الاحتیاط فی المقام بان الاحکام الشرعیة تابعة للملاکات فی متعلقاتها من المصالح و  



ض المولی بحکم العقل فلا مناص  المفاسد، علی ما هو الحق من مذهب العدلیة، و حیث انه یجب تحصیل غر

 من الاحتیاط و الاتیان بالاکثر، اذ لا یعلم بحصول الغرض عند الاقتصار بالأقل لاحتمال دخل الاکثر فی حصوله. 

و الامام الخویی )ره( ایّد کلام الشیخ )ره( و قال: فتلخص مما ذکرناه عدم صحة التفکیک بین البرائة العقلیة و  

بد من القول بجریان البرائة عقلا و نقلا، کما اختاره شیخنا الانصاری )ره( و هو الصحیح علی النقلیة فی المقام فلا

 [(92ما تقدم بیانه. )]

و لا یخفی ان ما ذکرناه من الاختلاف بین الشیخ و الخراسانی )قدس سرهما( من الاحتیاط و البرائة فی الاکثر  

ایضا قائل بالبرائة النقلیة کما صرّح فی الکفایة: و اما   بحسب حکم العقل و اما بحسب النقل فصاحب الکفایة

النقل فالظاهر ان عموم حدیث الرفع قاض برفع جزئیة ما شکّ فی جزئیته، فبمثله یرتفع الاجمال و التردد عما  

 تردد امره بین الاقل و الاکثر. 

 اقسام المقدمة الداخلیة : من الشرط و السبب و المعدّ و المانع: 

 رط و هو ما یلزم من عدمه عدم المشروط و لا یلزم من وجوده و جود المشروط کالطهارة الی الصلاة. الاول: الش

الثانی: السبب و هو ما یلزم من وجوده و جود المسبب و من عدمه عدم المسبب لذاته کالصغیة بالنسبة الی العتق  

 و کالشمس للنهار. 

دمه الوجود کالذهاب بالنسبة الی الکون فی مکان مخصوص  الثالث: المعدّ و هو ما یلزم من مجموع و جوده و ع

 فان ایجاد الخطوة و اعدامها موجب للوصول الی مکان معیّن 

 الرابع: المانع و هو ما یلزم من و جوده العدم و لا یلزم من عدمه الوجود کاستدبار القبلة بالنسبة الی الصلاة. 

 . 441، ص2[. مصباح الاصول، ج92]

 

 الفرق بین مقدمة الوجود و الوجوب

 

   الفرق بین مقدمة الوجود و الوجوب ▲

مقدمة الوجود: هی ما یتوقف علیها وجود الواجب بعد فرض عدم تقیید الوجوب بها کالوضوء بالنسبة الی الصلاة  

 و السفر بالنسبة الی الحج. 



ف علیها نفس الوجوب دون الوجود کما فی تملّک النصاب وقت انعقاد الحبّة و لکن  مقدمة الوجوب: هی ما یتوق 

 لا یجب اخراج الزکاة الّا یوم التصفیة. و کالبلوغ و العقل و القدرة بالنسبة الی جمیع الواجبات.

یجب علی المکلف تحصیل المقدمات الوجودیة فی الخارج لاجل توصل الی ذی المقدمة بخلاف المقدمات  

 لوجوبیة فلا یجب علی المکلف تحصیلها. ا

و النسبة بینهما عموم و خصوص من وجه لتصادقهما فی القدرة و التمکن و افتراقهما فی تملک النصاب و  

 الطهارة. 

 

 اقسام السببیة 

 

   اقسام السببیة ▲

 سببیة الامارة تتصور علی اقسام ثلاثة: 

الاول: ما هو المنسوب الی الاشاعرة من انه لیس فی الواقع حکم مع قطع نظر عن قیام الامارة، بل یکون قیامها  

 سبباً لحدوث مصلحة موجبة لجعل الحکم علی طبق الامارة . 

ن الحکم الواقعی بالفعل هو المؤدی، و ذلک لان  الثانی : ما نسب الی المعتزلة و هو ان یکون قیام الامارة سبباً لکو 

قیام الامارة یوجب احداث مصلحة أو مفسدة فی متعلقه بمعنی ان قیام الامارة من قبیل طرو العناوین الثانویة  

 کالحرج و الضرر موجبة لحدوث مصلحة فی المؤدی اقوی من مصلحة الواقع.

یام الامارة سبباً لاحداث المصلحة فی السلوک علی طبق  الثالث: ما نسب الی بعض الامامیة و هو ان یکون ق

الامارة و تطبیق العمل علی مؤداها مع بقاء الواقع علی ما هو علیه بمعنی، فی السلوک علی طبق الامارة یتدارک  

 بها ما یفوت من مصلحة الواقع علی تقدیر مخالفتها له کما قال الشیخ الاعظم)ره(. 

 

 وجه بطلان التصویب 

 



   وجه بطلان التصویب  ▲

انّ التصویب عند الاشاعرة مستلزم للدور المحال عقلاً و ذلک لان قیام الامارة علی حکم من الاحکام یتوقف علی  

تیجة تکون الامارة  ثبوت هذا الحکم قبل تعلقها به و مقتضی القول بالتصویب هو ثبوت الحکم بنفس الامارة و بالن

موقوفة علی ثبوت الحکم و ثبوت الحکم موقوف علیها و هذا دور واضح. هذا مضافاً الی کونه مخالفاً للاجماع و  

 الروایات الدالة علی اشتراک الاحکام بین العالم و الجاهل. 

تساعد علی ذلک لان الاجماع   و التصویب عند المعتزلة و ان کان امراً معقولاً بحسب مقام الثبوت الاّ انّ الادلة لا 

 والروایات یدلان علی اشتراک الاحکام بین العالم و الجاهل و ان الواقع لا یتغیّر عما هو علیه بقیام الامارة. 

 

 الفرق بین الحیثیة التعلیلیة و التقییدیة 

 

   الفرق بین الحیثیة التعلیلیة و التقییدیة  ▲

الحیثیة التعلیلیة تکون فیما کان العمل تمام الموضوع و هذه الحیثیة تبیّن علة الحکم فقط نحو اکرم زیداً لکونه  

 عالماً و لاتکرم الفاسق و نحو الماء اذا تغیر تنجس.

لان الحکم لم یتعلق لذات العمل بل تعلق  و الحیثیة التقییدیة هی تکون تمام الموضوع نحو صلّ و لا تغصب  

 بالعمل بوصف کونه صلاتاً و غصباً و کذا اذا ورد فی لسان الدلیل: الماء المتغیّر متنجسٌ.

 

 اقسام الشهرة 

 

  اقسام الشهرة ▲



 ة بمعنی کثرة الناقلین لها سواء عملوا بها أم لا. ان الشهرة علی ثلاثة اقسام: الاول الشهرة فی الروای

 الثانی: الشهرة العملیة بمعنی عمل المشهور بروایة و استنادهم الیها فی مقام الافتاء. 

الثالث: الشهرة الفتوائیة بمعنی افتاء المشهور بحکم من الاحکام من دون ان یعلم مستند فتواهم نظیر الافتاء باتمام  

صیام فی سفر الصید للتجارة و ازدیاد المال مع عدم وجود روایة بذلک فیما بایدینا و ان مقتضی  الصلاة و افطار ال

 القواعد و الاطلاق هو التلازم بین الصلاة و الصیام فی القصر و الاتمام.

  و ذکر المحقق المظفر)ره( الشهرة فی اصول الفقه تختلف مع ما ذکرنا یسیراً قال: ان الشهرة لغة تتضمن معنی

ذیوع الشئ و وضوحه . و فی اصطلاح اهل الحدیث یقال علی خبر کثر راویه علی وجه لایبلغ حد التواتر و فی  

 اصطلاح الفقهاء عبارة عما لایبلغ درجة الاجماع من الاقوال فی المسئلة الفقهیة. و هذا علی قسمین:  

 رواة علی وجه لا یبلغ حد التواتر. الاول : )الشهرة فی الروایة ( وهی عبارة عن شیوع نقل الخبر من عدة 

الثانی: ) الشهرة فی الفتوی ( و هی عبارة عن شیوع الفتوی عند الفقهاء بحکم شرعی، و ذلک بان یکثر المفتون  

علی وجه لاتبلغ الشهرة درجة القطع الموجب للقطع بقول المعصوم. و هذه الشهرة فی الفتوی علی قسمین من  

 زاع فیها:جهة وقوع البحث عنها و الن

 الاول: ان یعلم فیها ان مستندها خبر خاص موجود بین ایدینا و تسمّی حینئذ )الشهرة العملیة(. 

الثانی: الایعلم فیها ان مستندها ای شئ هو سواء کان هناک خبر علی طبق الشهرة ولکن لم یستند الیها المشهور  

 ن تسمّی بـ)الشهرة الفتوائیة(.أو لم یعلم استناد هم الیه ام لم یکن خبر اصلاً. و ینبغی ا

الشهرة الفتوائیة هی محل بحث الاعلام من جهة کونها من الظنون الخاصة کخبر الواحد أم لا و من المعروف عن 

المحققین من علمائنا انهم لایجرؤن علی مخالفة المشهور الاّ مع دلیل قوی و مستندهم جلی یصرفهم عن  

 المشهور. 

 

 اقسام التواتر 

 

   اقسام التواتر ▲

 التواتر علی ثلاثة اقسام:  

الاول: التواتر اللفظی وهو اخبار جماعة کثیرة عن لفظ واحد بحیث یمتنع عادة خطائهم و تواطئهم علی الکذب  



 کنقل حدیث الثقلین .

 واحداً بالفاظ مختلفة کنقل شجاعة علی بن ابیطالب))ع((. الثانی: التواتر المعنوی هو نقل جماعة کثیرة معناً 

الثالث: التواتر الاجمالی و هو ان تکون الالفاظ و المعانی مختلفة و لکن نعلم اجمالاً بصدور احدی الروایات عن  

 المعصوم))ع((.

 

 اقسام الاجماع

 

  اقسام الاجماع ▲

ان الاجماع بما هو اجماع لاقیمة علمیة له عند الامامیة مالم یکشف عن قول المعصوم فاذا کشف علی نحو القطع  

 عن قوله فالحجة فی الحقیقة هو المنکشف)قول  

المعصوم))ع(( فعله و امضائه( لا الکاشف فیدخل حینئذ فی السنة فلا یکون احد الأدلّه فی مقابل السنة بخلاف  

 من اهل السنّة حیث جعلوه فی مقابل الکتاب و السنة. الاصولیین 

 الاجماع بحسب الطرق التی یکشف عن قول المعصوم ینقسم الی اقسام. 

الاول: )الاجماع الدخولی( بمعنی ان یعلم بدخول الامام فی ضمن المجمعین علی سبیل القطع من دون ان یعرف  

 عند قدماء الاصحاب التی اختارها السید المرتضی)ره(.  بشخصه من بینهم وطریقه الحس و هی الطریقة المعروفة

الثانی: )الاجماع اللطفی( و طریقه قاعدة اللطف و هی ان یستکشف عقلاً رأی المعصوم من اتفاق من عداه من  

العلماء الموجودین فی عصره خاصة أو فی العصور المتأخرة مع عدم ردع من قبله. و هذه الطریقة هی التی  

 خ الطوسی)ره( و من تبعه.  اختارها الشی

الثالث: )الاجماع الحدسی( و هو ان یقطع بکون ما اتفق علیه الفقهاء الامامیة و صل الیهم من رئیسهم و امامهم  

یداً بید. و طریقیة الحدس بقول المعصوم من اتفاق الفقهاء الامامیة مع کثرة اختلافهم فی اکثر المسائل و قد ذهب  

 المتأخرین. الی هذه الطریقیة اکثر 

الرابع : )الاجماع التقریری( و هو ان یتحقق الاجماع بمرأی و مسمع من المعصوم، مع امکان ردعهم ببیان الحق 

[(فالاجماع انما یکون حجة اذا کشف کشفا قطعیاً عن قول المعصوم من ایّ  93له و لو بالقاء الخلاف بینهم. )]



ان نفرض حصوله من طریقة مخصوصة هذه الطرق أو  سبب کان و علی ایة طریقة حصل فلیس من الضروری 

 نحوها. هذا کله من اقسام الاجماع المحصل.

 بتصرف.  2[. اصوال الفقه،ج93]

 

 الفرق بین الاجماع المحصل و المنقول 

 

   الفرق بین الاجماع المحصل و المنقول ▲

یحصله الفقیه بنفسه و انما المراد من الاول ما یحصّله الفقیه بنفسه بتتبع اقوال اهل الفتوی و المراد من الثانی ما لم

 ینقله له من حصّله من الفقهاء سواء کان النقل له بواسطة أم بوسائط. 

 

 الفرق بین الاجماع القولی و العملی 

 

   الفرق بین الاجماع القولی و العملی ▲

الاجماع القولی: هو اتفاق ارباب الفتوی علی الفتوی بحکم فرعی أو اصولی. و طریق احرازه المراجعة الی کتبهم 

 و رسائلهم. 

سئلة الاصولیة بحیث یستندون الیها فی مقام الاستنباط و  الاجماع العملی: عبارة عن عمل المجتهدین فی الم

 یعتمدون علیها عند الفتوی. 

 

 تعریف الاستصحاب



 

   تعریف الاستصحاب ▲

ء ما لایؤکل  قال الشیخ الاعظم)ره(: ان الاستصحاب فی اللغة بمعنی اخذ الشیء مصاحباً و منه: استصحاب اجزا

لحمه فی الصلاة. و عند الاصولیین عرّف بتعاریف، اسدها و اخصر ها: »ابقاء ماکان« و قال المحقق  

 الخراسانی)ره( فی تعریفه: » هو الحکم ببقاء حکم أو موضوع ذی حکم شک فی بقائه.«

 و ذکر الامام الخوئی)ره( للاستصحاب ثلاث تعریفات: 

مارات المفیدة للظن النوعی فالصحیح فی تعریفه ان یقال: ان الاستصحاب: کون  الاول: اذا کان الاستصحاب من الا

 الحکم متیقناً فی الآن السابق مشکوک البقاء فی الآن اللاحق. 

الثانی: اذا کان الاستصحاب من الامارات المفیدة للظن الشخصی فالصحیح ان یقال فی تعریفه: ان الاستصحاب 

 ول فی الآن السابق مشکوک البقاء فی الآن اللاحق. هو الظن ببقاء حکم یقینی الحص

الثالث: اذا کان الاستصحاب من الاصول فالصحیح فی تعریفه أنّ یقال: انّ الاستصحاب هو حکم الشارع ببقاء  

 [( 94الیقین فی ظرف الشک من حیث الجری العملی. )]

 . 3[. مصباح الاصول، ج94]

 

 امارةأو اصل هل الاستصحاب

 

   هل الاستصحاب امارةأو اصل  ▲

یظهر من القدماء انه معدود عندهم من الامارات کالقیاس اذ لا مستند لهم علیه الاّ حکم العقل. والشیخ الانصاری  

ی وعاء الجهل و الحیرة )ره( فرّق فی الاستصحاب بین ان یکون مبناه الاخبار فیکون اصلاً عملیّاً مضروبا للشاک ف

کاصالة البرائة و قاعدة الحل و قاعدة الطهارة و بین ان یکون مبناه حکم العقل فیکون امارة ظنّیة کخبر الواحدو  

ظواهر الکلام. قال ما لفظه فی الرسائل: إنّ عد الاستصحاب من الاحکام الظاهریة الثابتة للشئ بوصف کونه  

قاعدة الاشتغال: مبنی علی استفادته من الاخبار. و اما بناء علی کونه من  مشکوک الحکم نظیر اصل البرائة و 



احکام العقل فهو دلیل ظنّی اجتهادی نظیر القیاس و الاستقراء علی القول بهما و حیث ان المختار عندنا هو الاول  

 ذکرناه فی الاصول العملیة المقررة للموضوعات بوصف کونها مشکوکة الحکم. 

اظم ان الاستصحاب من الامارات الظنیة و الادلة الاجتهادیة سواء استفدنا اعتباره من بناء العقلاء  و ذکر بعض الاع

أو من الاخبار أو من کلیهما جمیعاً اذ لا اشکال فی أنّ الامارة هی عبارة عماله کشف و حکایة عن الواقع سواء  

ة و ظواهر الکلام و نحوهما أو لا عقلاً و لا شرعاً  کانت معتبرة عقلاً کالامارات المفیدة للعلم أو شرعاً کخبر الثق

کخبر الفاسق و خبر الصبی و نحو هما فان خبر هما من الامارات الظنیة بلا کلام غیر أنهما من الامارات الغیر 

 المعتبرة. 

 کشفاً  کما لا اشکال فی ان وجود الشئ فی السابق هو مما له نحو کشف و حکایة عن البقاء و لو غالباً لا دائماً

ظنّیّاً لا عملیّاً علی وجه یعد انکاره من الجدل و العناد جدّاً و علیه فالاستصحاب المعتبر فیه الیقین بوجود الشئ  

فی السابق یکون لامحالة من الامارات المفیدة للظن بالبقاء و لو نوعاً کما هو الشأن فی سایر الامارات الظنیة لا  

 [( 95)] شخصاً فی کل مورد و فی کل مسئلة.

 . 5[. عنایة الاصول، ج 95]

 

 وجه تقدیم الأمارة علی الاستصحاب 

 

   وجه تقدیم الأمارة علی الاستصحاب  ▲

لا اشکال و لا خلاف فی عدم جریان الاستصحاب مع قیام الامارة علی ارتفاع المتقین بل یجب العمل بها. و انما  

الکلام فی وجه تقدیم الامارة علی الاستصحاب و انه من باب التخصیص أو الورود أو الحکومة ؟ فذهب بعضهم 

الی انه من باب التخصیص لأنّ النسبة المتحققة بین الامارات و الاستصحاب هی النسبة بینها و بین جمیع الاصول 

زم الغائها، اذ من الواضح انه لا یوجد مورد من  العملیة، فلو عمل بالاصول لم یبق مورد للعمل بالامارات فیل

 الموارد الاّ و هو مجری الاصل من الاصول العملیة مع قطع النظر عن الامارة القائمة فیه.

و ذهب صاحب الکفایة و بعض من المحققین الی أنّ تقدیم الامارات علی الاصول من باب الورود لان ذکر  

 بیقین آخر« لیس من  الیقین فی قوله))ع((: » ولکن تنقضه 



باب کونه صفة خاصة بل من باب کونه من مصادیق الحجة فهو بمنزلة ان یقال: انقضه بالحجة و انما ذکر  

خصوص الیقین لکونه أعلی افراد الحجة، لکون الحجیة ذاتیة له و غیر مجعولة فخصوصیة الیقین مما لا دخل له  

ها مع قیام الحجة علی الارتفاع بلا فرق بین الیقین و غیره من  فی رفع الید عن الحالة السابقة بل ترفع الیه عن

الامارات المعتبرة، فموضوع الاستصحاب هو الشک فی البقاء مع عدم قیام الحجة علی الارتفاع أو البقاء، فمع قیام  

 الامارة ینتفی موضوع الاستصحاب. و الورود لیس الاّ انتفاء الحکم بانتفاء موضوعه. 

وئی)ره(: الی ان تقدیم الامارات علی الاستصحاب من باب الحکومة لا من باب التخصیص و  و ذهب الامام خ

[(: ان التخصیص هو رفع الحکم عن الموضوع بلا تصرف فی  96الورود و هذا خلاصة ما استفدنا من تقریراته. )]

نبغی لک ان تنقض  الموضوع و ادلة الاستصحاب فی نفسها بعیدة عن التخصیص فان ظاهر قوله))ع((: » لیس ی

الیقین بالشک« ارجاع الحکم الی قضیة ارتکازیة، و هی عدم جواز رفع الید عن الامر المبرم بامر غیر مبرم و هذا  

آبٍ عن التخصیص، اذ مرجعه الی أنّه فی مورد خاص یرفع الید عن الامر المبرم بامر غیر مبرم وهو خلاف  

 الارتکاز. 

موضوع بالوجدان لنفس التعبد لا لثبوت المتعبد به ـ و ان کان ثبوته لاینفک عن  و انّ الورود عبارة عن انتفاء ال

التعبدـ إلاّ أنّ ثبوته انما هو بالتعبد و اما نفس التعبد فهو ثابت بالوجدان لا بالتعبّد و الاّ یلزم التسلسل و تقدیم  

رة لایرتفع موضوع التعبد  الامارات علی الاستصحاب لیس من باب الورود اذ بمجرد ثبوت التعبد بالاما

بالاستصحاب لکونه الشک و هو باقٍ بعد قیام الامارة علی الفرض بل تقدیمها علیه إنما هو من باب الحکومة  

 التی مفادها عدم المنافات حقیقة بین الدلیل الحاکم و المحکوم علیه. 

 . 441، ص2[. مصباح الاصول، ج96]

 

 وجه تقدیم الاستصحاب علی سائرالاصول العملیة 

 

  وجه تقدیم الاستصحاب علی سائرالاصول العملیة ▲

لا اشکال فی تقدیم الاستصحاب علی جمیع الاصول الشرعیة و العقلیة، انّما الکلام فی وجه تقدمه علیها، و  

م الاستصحاب علی الاصول العقلیة من باب الورود، لارتفاع موضوعها بالتعبد الاستصحابی، فان  الظاهر انّ تقد



موضوع البرائة العقلیة عدم البیان و مع حکم الشارع بالبناء علی الحالة السابقة یثبت البیان و ینتفی موضوع حکم  

الشرعی و قیام الحجة الشرعیة یرتفع احتمال   العقل بالبرائة، و موضوع الاحتیاط العقلی احتمال العقاب، و بالتعبد

العقاب، فلایبقی موضوع للاحتیاط العقلی، و موضوع التخییر العقلی عدم الرجحان مع کون المورد ممّا لابد فیه 

من احد الامرین و مع قیام الحجة الشرعیة علی احدهما یحصل الرجحان و ینتفی موضوع حکم العقل بالتخییر 

 وجداناً. 

 الاستصحاب علی الاصول الشرعیة کحال الامارات مع الاستصحاب فی تقدمه علیها من باب الحکومة.  و تقدیم

 

 تعارض الاستصحابین 

 

   تعارض الاستصحابین ▲

التنافی بین الاستصحابین قد یکون بحسب مقام الجعل و قدیکون بحسب مقام الامتثال، فأن کان التنافی بینهما فی  

مقام الامتثال لعجز المکلف عن العمل بکلیهما، کما اذا شک فی بقاء نجاسة المسجد و ارتفاعها بالمطر مع الشک  

باب التعارض و داخل فی باب التزاحم و یؤخذ بالاهم   فی اتیان الصلاة و هو فی الوقت و هذا التنافی خارج من

 و غیره من المرجحات المذکورة فیه. 

و ان کان التنافی فی مقام الامتثال ، فقد یکون الشک فی احدهما مسبباً عن الشک فی الآخر، و قد لایکون کذلک،  

 فان کان الشک فی احدهما مسبباً عن الشک فی الآخر  

دون المسبب ) المراد من السبب السبب الشرعی المعبّر عنه بالموضوع دون   یجری الاستصحاب فی السبب

التکوینی( فجریان الاستصحاب فی الموضوع یغنی عن جریانه فی الحکم، اذ بعد ثبوت الموضوع بالتعبد الشرعی 

وب بحسب  یکون ثبوت الحکم من آثاره، فاذا غسلنا ثوباً نجساً بماء مستصحب الطهارة مثلاً یحکم بطهارة الث

 الظاهر.

 

 دوران الامر بین الاستصحاب و الاصول العملیة



 

   دوران الامر بین الاستصحاب و الاصول العملیة ▲

فالظاهر ان   اذا دار الامر بین الاستصحاب و الاصول العقلیة کالبرائة العقلیة و الاحتیاط العقلی و التخییر العقلی

تقدیم الاستصحاب علی الاصول العقلیة من باب الورود لارتفاع موضوعها بالتعبد الاستصحابی ، فان موضوع  

البرائة العقلیة عدم البیان، و مع حکم الشارع بالبناء علی الحالة السابقة یثبت البیان، و ینتفی موضوع حکم العقل  

 لرجحان. من عدم البیان، و احتمال العقاب ، و عدم ا

و اما فی صورة دوران الامر بین الاستصحاب و الاصول الشرعیة کالبرائة الشرعیة و الاحتیاط الشرعی الظاهر ان  

 الاستصحاب حاکم علیها کحکومة الامارات علی الاستصحاب و وجهه یظهر مما تقدم. 

 

 ارکان الاستصحاب 

 

   ارکان الاستصحاب ▲

ان هذه القاعدة تتقوّم بعدّة امور بحیث لو لم تکن اِمّا لاتسمّی استصحاباً أو لا تکون مشمولة لادلته. و نعبّر عن  

 هذه الامور بارکان الاستصحاب و هی سبعة امور. 

 حکم شرعی. الاول: »الیقین السابق« ای الیقین بکون الشئ سابقاً سواء کان حکماً شرعیاً أو موضوعاً ذا 

 الثانی: »الشک اللاحق« و هذان الامران مشترکان بین الاستصحاب و قاعدة الیقین. 

الثالث: » اجتماع الیقین و الشک فی زمان واحد« بمعنی ان یتفق فی آن واحد حصول الیقین و الشک و الاّ تبدل  

قیل باعتبار هذه القاعدة فهی قاعدة  الیقین بالشک و سری الشک الیه فلایکون العمل بالیقین ابقاء لما کان و لو 

 أخری غیر الاستصحاب و تسمّی بقاعدة الیقین و قد یطلق علیها الشک الساری. 

الرابع:»وحدة متعلق الیقین و الشک « بمعنی انه یعتبر فی الاستصحاب اتحاد القضیة المشکوکة مع المتیقنة 

 موضوعاً کما یعتبر اتحادهما محمولاً. 

 المتیقن علی زمان المشکوک«. الخامس:» سبق زمان 



 السادس: »فعلیة الشک و الیقین«.

 السابع: » تعدد زمان المتیقن و المشکوک« و یعرف هذا مما ذکرنا فی الامر الثالث فلایکون هذا مقوّماً مستقلاً. 

 

 اقسام الاستصحاب الکلی

 

   ب الکلیاقسام الاستصحا ▲

المستصحب قدیکون جزئیاً و قد یکون کلیّاً و جریان الاستصحاب فی الکلی لایتوقف علی القول بوجود الکلی  

الطبیعی فی الخارج، فان البحث عن وجود الکلی الطبیعی و عدمه بحث فلسفی ، و الاحکام الشرعیة مبتنیّة علی 

 ج بنظر العرف. المفاهیم العرفیة و لا اشکال فی وجود الکلی فی الخار

 ان اقسام استصحاب الکلی اربعة:  

القسم الاول: ما اذا علمنا بتحقق الکلی فی ضمن فرد معین، ثم شککنا فی بقاء هذا الفرد و ارتفاعه، فلا محالة  

 نشک فی بقاء الکلی و ارتفاعه ایضاً کما اذا علمنا  

 

 زید عنها فنشک فی بقاء الانسان فیها. بوجود زید فی الدار فنعلم بوجود انسان فیها ثم شککنا فی خروج 

القسم الثانی: ما اذا علمنا بوجود الکلی فی ضمن فرد مردد بین متیقین الارتفاع و متیقن البقاء کما اذا علمنا  

بوجود انسان فی الدار مع الشک فی کونه زیداً أو عمرواً مع العلم بأنه لو کان زیداً لخرج یقیناً ولو کان عمرواً  

یقیناً و مثاله فی الحکم الشرعی ما اذا رأینا رطوبة مشتبهة بین البول و المنی فتوضأنا، فنعلم أنه لو کان  فقد بقی 

 الحدث الموجود هو الاصغر فقد ارتفع، و لو کان هو الاکبر فقد بقی. 

وجود فرد   القسم الثالث: ما اذا علمنا بوجود الکلی فی ضمن فرد معین و علمنا بارتفاع هذا الفرد لکن احتملنا 

آخر مقارن مع وجود فرد الاول أو مقارن مع ارتفاعه کما اذا علمنا بوجود زید فی الدار و علمنا بخروجه عنها و  

 لکن احتملنا بقاء الانسان فی الدار لاحتمال دخول عمرو فیها و لو مقارنا مع خروجه عنها.

ذا الفرد و لکن علمنا بوجود فرد معنون بعنوان  القسم الرابع: ما اذا علمنا بوجود فرد معین و علمنا بارتفاع ه

یحتمل انطباقه علی الفرد الذی علمنا ارتفاعه، و یحتمل انطباقه علی فرد آخر، فلوکان العنوان المذکور منطبقاً  

 علی الفرد المرتفع، فقد ارتفع الکلی و ان کان منطبقاً علی غیره فالکلی باق. هذه هی أقسام استصحاب الکلی. 



سم الاول و الثانی فلا ینبغی الاشکال فی جریان الاستصحاب فیهما و ان استشکل بعضهم فی القسم الثانی اما الق

 و لکنه غیر تام.

)اما القسم الثالث ( فقد اختار الشیخ )ره( التفصیل بین احتمال حدوث فرد آخر مقارن مع حدوث الفرد المعلوم  

فقال بجریان الاستصحاب فی الاول دون الثانی . و اجاب عنه   و احتمال حدوثه مقارناً مع ارتفاع الفرد الاول

الامام الخوئی)ره( بأنّ الصحیح عدم جریان الاستصحاب فی الصورتین، لان الکلی لا وجود له الاّ فی ضمن الفرد، 

فالعلم بوجود فرد معیّن یوجب العلم بحدوث الکلی بنحو الانحصار ای یوجب العلم بوجود الکلی المتخصص 

وصیة هذا الفرد و أما وجود الکلی المتخصص بخصوصیة فرد آخر، فلم یکن معلوما لنا، فما هو المعلوم لنا  بخص

قد ارتفع یقیناً و ما هو محتمل للبقاء لم یکن معلوما لنا فلا یکون الشک متعلقا ببقاء ما تعلق به الیقین، فلا یجری 

 فیه الاستصحاب . 

القسم الثالث، و التزم بجریان الاستصحاب فیها وهی ما یتسامح فی  لقد استثنی الشیخ)ره( صورة اخری من 

العرف، فیعدون الفرد اللاحق مع الفرد السابق کالمستمر الواحد کما اذا کان الشخص فی مرتبة عالیة من العدالة، و  

 شک فی تبدلها بالفسق أو بمرتبة نازلة من العدالة، فیجری الاستصحاب فی مطلق العدالة. 

[( بأن جریان الاستصحاب فی مثل هذا و ان کان لا اشکال  97نه الامام الخوئی)ره( کما فی تقریراته)]و اجاب ع

فیه، الاّ انه لایصح عده من القسم الثالث من استصحاب الکلی، فانه بعد کون الفرد اللاحق هو الفرد السابق بنظر 

ستصحاب الجاری فی الفرد أو القسم  العرف و کون الشدة و الضعف من الحالات، یکون الاستصحاب من الا

 الاول من استصحاب الکلی اذا کان الأثر له لا لخصوصیة الفرد. 

و أمّا القسم الرابع فلا مانع من جریان الاستصحاب فیه لتمامیة ارکانه من الیقین و الشک و لکن قد یبتلی  

 بالمعارض فیقع التعارض بینهما. 

 . 114، ص3[. مصباح الاصول، ج97]

 

 الفرق بین الاستصحاب النعتی و المحمولی

 

  الفرق بین الاستصحاب النعتی و المحمولی ▲



 المراد من الاستصحاب النعتی ما کان مفادا للیس الناقصة کاستصحاب عدم کون 

 هذه المرئة قرشیة و المراد من الاستصحاب المحمولی ما کان مفادا للیس التامة کاستصحاب عدم القرشیة.

 

 الفرق بین الاستصحاب التعلیقی و التنجیزی

 

   الفرق بین الاستصحاب التعلیقی و التنجیزی ▲

ان الحکم تارةً یکون فعلیّاً من جمیع الجهات و اخری یکون فعلیّاً من بعض الجهات دون بعض و یعبّر عن الثانی  

کما یعبّر عن الاول بالحکم التنجیزی. و مثال الثانی کالتغیر  بالحکم التعلیقی مرة و بالحکم التقدیری اخری 

المأخوذ فی نجاسة الماء، فانه لایعلم ان النجاسة دائرة مدار التغیّر حدوثاً و بقاءً أو انها باقیة بعد زوال التغیر ایضاً  

 لکونه علة لحدوثها.

شرطٍ مفقودٍ، کالغلیان الذی هو شرط حرمة  و ظابطه: هو کون المستصحب فیه حکماً ثابتاً لموضوع منوطاً بوجود 

العصیر العنبی، أو منوطاً بفقد مانع موجود، کما اذا اوصی شخص بمال لزیدٍ علی تقدیر ترک شرب التتن، فان  

کان زید فقیهاً و صار تاجراً مثلاً قبل موت الموصی ، فانّ الشک فی ملکیة زید لتبدل حاله ـ و هو الاشتغال  

یکون من هذا القبیل، فیقال : »زید مالک للمال الموصی به بعد موت الموصی الذی هو احد   ـ بالتجارةبالعلم

 جزئی موضوع الملکیة علی تقدیر ترک الدخان، و الآن کما کان«. 

ولایخفی ان الکلام فی جریان الاستصحاب فی الحکم التعلیقی انما هو بعد الفراغ من جریان الاستصحاب فی  

  کان البحث عن جریان الاستصحاب فی الاحکام التعلیقیة ساقطاً. الاحکام الکلیة و الاّ

 

 هل الاستصحاب یجری فی الحکم التعلیقی؟ 

 

   هل الاستصحاب یجری فی الحکم التعلیقی؟ ▲



 القیود المأخوذة فی الحکم هل هی  و لایخفی ان جریان الاستصحاب فی الحکم التعلیقی و عدمه مبنی علی أنّ

راجعة الی نفس الحکم و لا دخل لها بالموضوع أو راجعة الی الموضوع ففی الصورة الاولی فلا مانع من جریان  

الاستصحاب فیها عند الشک فی بقاء الحکم و اما علی تقدیر القول برجوعها الی الموضوع فلا مجال بجریان  

ینئذ مرکباً و فعلیة الحکم متوقفة علی وجود موضوعه بتمام اجزائه و حیث ان  الاستصحاب فیه لکون الموضوع ح 

الصحیح فی القیود هو کونها راجعة الی الموضوع فلا مجال لجریان الاستصحاب فی المقام. خلافاً للشیخ 

 الاعظم)ره( حیث صرّح فی الرسائل بالجواز لتحقق الوجود التقدیری لأنّ تحقق کل شئ بحسبه. 

 

 عدم جریان الاستصحاب فی اطراف العلم الاجمالی 

 

   عدم جریان الاستصحاب فی اطراف العلم الاجمالی ▲

لقد التزم الشیخ الاعظم)ره( بعدم الجریان فی مباحث الاستصحاب لا لاجل استلزامه المخالفة العملیة بل من جهة  

بین الصدر و الذیل فی قوله))ع(( فی صحیحة زرارة: » و لاتنقض الیقین ابداً بالشک و انما تنقضه  لزوم المناقضة  

[(حیث منع عن نقض الیقین بالشک فی صدره و أمر بنقض الیقین فی ذیله فان الشک فی صدره  98بیقین آخر«)] 

لی کما أن اطلاق الیقین یشمل  و الیقین فی ذیله مطلقان فاطلاق الشک یشمل البدوی و المقرون بالعلم الاجما

الیقین الاجمالی و التفصیلی و هذا الاطلاقان لایمکن التحفظ علیهما فی اطراف العلم الاجمالی لأنّ مقتضی اطلاق  

الصدر جریان الاستصحاب فی کلا الطرفین و مقتضی اطلاق الذیل عدم جریانه فی احدهما و بهذا تصحیح  

 و هو لزوم المناقضة بین الصدر و الذیل موجود. الصحیحة مجملة و المانع الاثباتی 

یرتض ببرهانه حیث اجاب عما استدل به )ره( بما ذکره  و وافقه المحقق النائینی)ره( علی هذا المدعی و إن لم

صاحب الکفایة من دلیل اعتبار الاستصحاب غیر منحصر بتلک الصحیحة المشتملة علی الذیل فهب أنها مجملة 

لتی لاتشتمل علی هذا الذیل مطلقة و هی شاملة لکل من الشبهات البدویة و المقرونة بالعلم  إلاّ أن الاخبار ا

الاجمالی لوضوح ان اجمال أی دلیل لایسری الی الآخر هذا. فلا مانع اثباتی لجریانه بل التزم بعدم جریان  

 الاستصحاب فی اطراف العلم الاجمالی للمانع الثبوتی. 

صل احرازی تنزیلی و معنی ذلک ان الشارع فی مورد الاستصحاب قد نزل المکلف  و تقریبه: ان الاستصحاب ا

منزلة العالم تعبّداً، و ان کان شاکاً وجداناً و من البیّن أنّ جعل المکلف عالماً بنجاسة کل من الانائین بالتعبد مع  



 لوجدان.العلم الوجدانی بطهارة احد هما امر غیر معقول،لأنه تعبّد علی خلاف المعلوم با

و اختار صاحب الکفایة )ره( جریان الاستصحاب لوجود المقتضی و هو شمول ادلة الاستصحاب ، و عدم المانع  

 و هو لزوم المخالفة العملیة. 

و وافقه الامام الخوئی)ره( فی جریان الاستصحاب فی اطراف العلم الاجمالی و اجاب عن اشکال استاذه المحقق  

ا اذا کان الیقین و الشک فی کلا الطرفین مورداً لاستصحاب واحد بأن شَمَلَهَا شمولاً  النائینی)ره( بأنه یتم فیم

واحداً فان التعبد بالنجاسة فی مجموعهما تعبد علی خلاف العلم الوجدانی بعدم احدهما فعلی تقدیر أن یکون  

الحکم ببقاء النجاسة فی  لنجاسة المجموع اثر شرعی کما اذا فرضنا أن لبسهما معاً محرم فی الصلاة لم یمکن 

 مجموعهما باستصحاب واحد لأنه علی خلاف ما علمناه بالوجدان . 

و اما اذا کان کل واحد من الیقین و الشک فی الطرفین مورداً للاستصحاب مستقلاً فلاوجه لما افاده و ذلک لأن  

تصحاب من دون علم وجدان  کل واحد من الطرفین معلوم النجاسة سابقاً و مشکوک فیه بالفعل و هو مورد للاس

علی خلافه لأن العلم الاجمالی انما یتعلق بالجامع دون الاطراف فمرتبة الاستصحاب فی کل واحد من الطرفین 

محفوظة فلا مانع من جریانه فیه و لا یضره العلم بمخالفة أحد الاستصحابین للواقع لأن المخالفة الالتزامیة غیر  

 لاطراف. مانعة عن جریان الاستصحاب فی ا

 . 1من ابواب نواقض الوضوء،ح   1، باب 1[. الوسائل، ج98]

 

 الفرق بین المانع و الرافع 

 

  الفرق بین المانع و الرافع ▲

کالطلاق   المانع عبارة عن ما اخذ عدمه فی حدوث شئ و الرافع عبارة عما اخذ عدمه فی بقاء شئ بعد حدوثه،

 بالنسبة الی علاقة الزوجیة. 

 

 الفرق بین الشک فی الرافع و رافعیة الموجود



 

   الفرق بین الشک فی الرافع و رافعیة الموجود ▲

و المراد من الاول ما کان رافعیته معلوماً و الشک فی تحققه کالشک فی حدوث البول مع العلم بسبق الطهارة و  

الثانی ما کان معلوم الوجود قطعاً و لکن یشک فی کونه رافعاً للحکم أم لا؟ کما اذا علم فی یوم الجمعة بأنه  

ة الظهر فاذا صلی الظهر مثلاً یتردد هل هی رافعة لشغل  مشغول الذمة بصلاة ما و لایعلم انها صلاة الجمعة أو صلا 

 الذمة بالتکلیف المذکور أو غیر رافعة. 

 

 المراد من الاصل الموضوعی و الحکمی 

 

  المراد من الاصل الموضوعی و الحکمی ▲

الاصل الموضوعی : هو الاصل الجاری فی الموضوع لاحراز حکمه کاستصحاب خمریة مائع شکّ فی انقلابه  

 خلّاً، فانه رافع لموضوع اصالة الحل فیه، و کاستصحاب عدم

ذهاب ثلثی العصیر العنبی المغلی اذا شک فی ذهابهما، و کاستصحاب عدالة زید لاحراز الاحکام المترتبة علیها  

لاقتداء به و نفوذ شهادته و غیر هما و لیس مراد الشیخ )ره(و من تبعه من الاصل الموضوعی هذا  من جواز ا

المعنی بل کل ما یکون بیاناً و رافعاً للشک و لو تعبداً و یسمّی بالاصول الموضوعی باعتبار انه رافع لموضوع 

 الاصل الآخر. )اعنی اصالة البرائة(.

ی فی نفس الحکم الشرعی کاستصحاب حرمة مباشرة الحائض بعد انقطاع  و الاصل الحکمی: هو الاصل الجار

 الدم و قبل الاغتسال. 

 

 الاصل الموضوعی حاکم علی البرائة أو وارد؟ 

 



   الاصل الموضوعی حاکم علی البرائة أو وارد؟ ▲

 فیما لم یکن هناک اصل موضوعی سواء کان مطابقاً للبرائة: کما لوکان الماء  انماتجری اصالة البرائة شرعاً و عقلاً

حلالاً ثم شککنا انه هل صار حراماً بحیازة احد له ـ حتی یصبح غصباً ـ أم لا لم تجری اصالة البرائة و لم یصح  

 لیته.التمسک بکل شئ لک حلال بل جری الاصل الموضوعی الموافق لها فالاستصحاب یقتضی بقاء ح 

أم مخالفاً لها: کما اذا شک فی حلیة لحم لتردده بین لحم الغنم الحلال و لحم الثعلب الحرام مع العلم بوقوع 

 التذکیة علیه علی کل تقدیر . 

لافرق فی عدم جریان البرائة فی الشبهة الحکمیة أو الموضوعیة مع اصل الموضوعی لوروده علیها و ارتفاع  

لبرائة هو المشکوک و الاستصحاب الموضوعی یرفع الشک کما اختار المحقق  موضوعها بسببه اذ موضوع ا

 الخراسانی)ره(.

أو لحکومة الاصل الموضوعی علی البرائة کما اختار الشیخ الاعظم)ره( و هذا لفظه: الاول: إنّ محلّ الکلام فی  

ی بالحرمة فمثل المرئة المرددة  الشبهة الموضوعیة المحکومة بالاباحة ما اذا لم یکن هناک اصلٌ موضوعیٌٌِّ یقتض

 بین الزوجیة و الاجنبیّة خارجٌ عن 

محل الکلام، لأنّ اصالة عدم علاقة الزوجیة المقتضیة للحرمة بل استصحاب الحرمة حاکمة علی اصالة  

 [( 99الاباحة.)]

 طبع البیروت. 490ص 1[. الرسائل ج99]

 

 ب الاقوال فی حجیة الاستصحا

 

   الاقوال فی حجیة الاستصحاب ▲

 ان الشیخ الاعظم)ره( ذکر فی رسائله احد عشر قولاً و نذکر هنا ما هو الاهم:

الأول : اختار الشیخ التفصیل فی مقامین: الاول بین الشک فی المقتضی و الشک فی الرافع و ان الاستصحاب 

نصّ عبارته: لان حقیقة النقض هو رفع الهیئة الأتصالیة کما فی نقض الحبل و  حجة فی الثانی دو الاول و هذا 

الاقرب الیه علی تقدیر مجازیته هو رفع الامر الثابت و قد یُطلَقُ علی مطلق رفع الید عن الشئ و لو لعدم  



 عد وجوده. المقتضی له بعد ان کان اخذاً به فالمراد من النقض عدم الاستمرار علیه و البناء علی عدمه ب

اذا عرفت هذا فنقول: ان الامر یدور بین ان یراد بالنقض مطلق ترک العمل و ترتیب الأمر و هو المعنی الثالث و  

یبقی المنقوض عامّاً لکلّ یقین و بین ان یراد من النقض ظاهره و هو المعنی الثانی فیختصّ متعلقه بما من شأنه 

[(ففی مورد  100ها هذا المعنی و لایخفی رجحان هذا علی الاوّل.)]الاستمرار المختصّ بالموارد التی یوجد فی

یکون المتیقن مما له دوام فی نفسه یکون امراً مبرماً مستحکماً و یصحّ اسناد النقض الیه، و فی مورد لایکون  

 المتیقن کذلک لایصحّ اسناد النقض الیه لان النقض حلّ شئ مبرم مستحکم. 

حکم الثابت بالدلیل الشرعی کالکتاب و السنة و الاجماع و الحکم الثابت بالدلیل  و الثانی: هو التفصیل بین ال

العقلی فانکر حجیة الاستصحاب فی الثانی و الوجه فیه بحسب ما یستفاد من کلامه انه لابد فی جریان  

 الاستصحاب من اتحاد الموضوع فی  

 

ق نقض الیقین بالشک و اذا ثبت الحکم بالدلیل  القضیتین فانه لولا اتحاد القضیة المتیقنة و المشکوکة لایصد

العقلی و العقل لایحکم بحکم للموضوع المهمل لأن الاهمال فی مقام الثبوت لایتصور من الحاکم فلابد فی حکم 

العقل من ادراک الموضوع بجمیع قیوده فلایحکم العقل بحکم الا للموضوع المقید بقیود لها دخل فی الحکم  

من هذه القیود لایمکن الشک فی الحکم و مع انتفاء احدها ینتفی الحکم العقلی یقیناً و   فمع عدم انتفاء شئ

المفروض ان الحکم الشرعی فی المقام مستفاد من الحکم العقلی بقاعدة الملازمة فبانتفاء الحکم العقلی ینتفی  

لاستصحاب ، بل هو مقطوع  الحکم الشرعی لا محالة فلا یبقی لنا شک فی بقاء الحکم الشرعی حتی نرجع الی ا

 العدم. 

الثانی: ما ذهب الیه المحقق الخراسانی)ره( من حجیة الاستصحاب مطلقا فی الاحکام و الموضوعات و المقتضی  

و الرافع و الحکم الثابت بالدلیل الشرعی أو العقلی و ... و عمدة دلیله علی ذلک کما صرّح فی الکفایة الاخبار  

صحیحة زرارة: قَالَ قُلْتُ لَهُ الرَّجُلُ یَنَامُ وَ هُوَ عَلَى وُضُوءٍ أَتُوجِبُ الْخَفْقَةُ وَ الْخَفْقَتَانِ المستفیضة فی الباب منها  

لْبُ فَقَدْ وَجَبَ  وَ الأُذُنُ وَ الْقَ عَلَیْهِ الْوُضُوءَ فَقَالَ یَا زُرَارَةُ قَدْ تَنَامُ الْعَیْنُ وَ لایَنَامُ الْقَلْبُ وَ الأُذُنُ فَإِذَا نَامَتِ الْعَیْنُ

ءَ مِنْ ذَلِکَ أَمْرٌ بَیِّنٌ ءٌ وَ لَمْ یَعْلَمْ بِهِ قَالَ لَا حَتَّى یَسْتَیْقِنَ أَنَّهُ قَدْ نَامَ حَتَّى یَجِیالْوُضُوءُ قُلْتُ فإَِنْ حُرِّکَ إِلَى جَنْبِهِ شَیْ

یَقِینَ أَبَداً بِالشَّکِّ وَ لَکِنْ یَنْقُضُهُ بِیَقِینٍ آخَرَ.)و لا تنقض الیقین ابدا وَ إِلَّا فَإِنَّهُ عَلَى یَقِینٍ مِنْ وُضُوئِهِ وَ لایَنْقُضُ الْ 

[( ) هذا ما ذکر فی الوسائل مع اختلاف یسیر مما ذکر فی  101بالشک، و انّما تنقضه بیقین آخر( )] 

حة الثانیةو الثالثة لزرارة  [( و اختلاف العبارة غیر مخلّ فی الاستدلال.( إنّ هذه الصحیحة و الصحی102التهذیب)]

التی ذکر ها فی الکفایة تدل باطلاقها علی حجیة الاستصحاب مطلقا بلا فرق بین الاحکام الکلیة و الجزئیة و 

الموضوعات الخارجیة فانها باطلاقها تدل علی عدم جواز نقض الیقین بالشک سواء کان متعلق الیقین هو الحکم 



 الکلی أو الموضوع الخارجی. 

لث: ما ذهب الیه الامام الخوئی)ره( فی المقام من جریان الاستصحاب فی الشک فی المقتضی ایضاً لأن متعلق  الثا

الیقین و الشک ملحوظ بالنظر المسامحی العرفی و الغاء الخصوصیة الزمان بالتعبد الشرعی فتستفاد من قوله))ع((:  

وارد الشک فی المقتضی وموارد الشک فی الرافع لاتنقض الیقین بالشک حجیة الاستصحاب مطلقا بلا فرق بین م

خلافاً للشیخ)ره( و لکن فصّل بین الأحکام الکلیة الإلهیة و غیرها من الاحکام الجزئیة و الموضوعات الخارجیة  

کما اختاره الفاضل النراقی فی المستند فیکون الاستصحاب قاعدة فقهیة مجعولة فی الشبهات الموضوعیة، نظیر  

اغ و التجاوز و غیرهما من القواعد الفقهیة و لیس الوجه فیه قصور الروایات الواردة فی المقام لان  قاعدتی الفر

عموم التعلیل فی الصحیحة کما ذکرنا و الاطلاق فی غیر ها شامل للشبهات الحکمیة و الموضوعیة بل الوجه فی  

 هذا التفصیل ان الاستصحاب فی الاحکام الکلیة معارض بمثله دائماً. 

یانه : انّ الشک فی الحکم الشرعی تارة یکون راجعاً الی مقام الجعل و اخری یکون الشک راجعاً الی المجعول ب

 بعد فعلیته بتحقق موضوعه فی الخارج کالشک فی حرمة وطء المرئة بعد انقطاع الدم قبل الاغتسال . 

سعة و ضیقاً من قبل الشارع کما   و الشک فی المجعول علی قسمین اما ان یکون لاجل الشک فی دائرة المجعول 

اذا شککنا فی ان المجعول من قبل الشارع هل هو حرمة وطء الحائض وجود الدم فقط أو الی حین الاغتسال و  

یعبّر هذ الشک بالشبهة الحکمیة و إمّا ان یکون الشک لأجل الامور الخارجیة بعد العلم بحدود المجعول سعة و  

شککنا فی انقطاع الدم بعد العلم بعدم حرمة الوطء بعد الانقطاع و قبل الغسل و یعبر  ضیقاً من قبل الشارع کما اذا  

 عن هذا الشک بالشبهة الموضوعیة و جریان الاستصحاب فی الشبهات الموضوعیة مما لااشکال فیه.

مثلاً فلایمکن   اما الشبهات الحکمیة: فان کان الزمان مفرّداً للموضوع و کان الحکم انحلالیّاً کحرمة وطء الحائض 

جریان الاستصحاب فیها لأنّ هذا الفرد من الوطء وهو الفرد المفروض وقوعه بعد انقطاع الدم قبل الاغتسال لم  

 تعلم حرمته من اول الامر حتی تستصحب بقائها. 

واحد غیر  و ان لم یکن الزمان مفرّداً و لم یکن الحکم انحلالیاً کنجاسة الماء القلیل المتمم کراً فان الماء شئ 

متعدد بحسب امتداد الزمان فی نظر العرف و نجاسته حکم واحد مستمر من أول الحدوث الی آخر الزوال و من  

هذا القبیل الملکیة و الزوجیة فلایجری الاستصحاب فی هذا القسم ایضاً لابتلائه بالمعارض لانه اذا شککنا فی  

جعول و یقین متعلق بالجعل، فبالنظر الی المجعول یجری  بقاء نجاسة الماء المتمم کراً فلنا یقین متعلق بالم

استصحاب النجاسة، لکونها متیقنة الحدوث مشکوکة البقاء و بالنظر الی الجعل یجری استصحاب عدم النجاسة  

و  لکونه ایضاً متیقناً، و ذلک للیقین بعدم جعل النجاسة للماء القلیل فی صدر اسلام لا مطلقاً ولا مقیداً بعد التتمیم

القدر المتیقن انما هو جعلها للقلیل غیر المتمم أما جعلها مطلقاً حتی للقلیل المتمم فهو مشکوک فیه فنستصحب 

 [(103عدمه. )]



و اجاب عما افاد سیدنا الخوئی)ره( الاستاذ آیة الله العظمی المحقق الکابلی)مدظلّه العالی( و هذا نصّ عبارته: و  

لاحکام الکلیة معارض باستصحاب عدمی لایمکن المساعدة علیه، فنقول فی  ما افاده من ان الاستصحاب فی ا

المقام ان استصحاب عدم جعل النجاسة معارض باستصحاب عدم جعل الطهارة فیتساقطان بالتعارض لانا نعلم  

 [( 104بجعل احدهما فبعد تساقطهما یکون المرجع استصحاب المجعول المحقق قبلها و هی النجاسة. )] 

طبع   215، ص1، من ابواب نواقض الوضوء ح2[. الوسائل، ج101طبع البیروت. ] 215، ص2لرسائل، ج[. ا100]

، بحث  2[. المباحث الفقهیة، ج104. ]37، ص3[. مصباح الاصول ، ج103. ]8، ص1[. التهذیب، ج 102البیروت. ]

 . 424الاستنجاء ص: 

 

 الترجّح بغیر مرجح  الفرق بین الترجیح بغیر مرجح و

 

  الفرق بین الترجیح بغیر مرجح و الترجّح بغیر مرجح ▲

ان الاول مستند الی الفاعل و ذلک قبیح بخلاف الثانی فانه ترجح تلقائی، و ذلک ممتنع لان ارتفاع احد طرفی  

[( و ذُکر الفرق بینهما فی درر الفوائد 105] المتساویین بدون علة معناه وجود المعلول بدون علة و ذلک محال)

 علی شرح المنظومة و هذا لفظه: الترجّح : هو تحقق احد طرفی المتساویین من غیر علة.

الترجیح من غیر مرجّح: اختیار الفاعل المختار احد طرفی المتساویین من غیر رجحان فیما یختاره علی الطرف  

 [(106الآخر. )]

 . 230ص  1[. درر الفوائد للآملی )ره( ج 106. ]257، ص5[. الوصول ج105]

 

 معیار القدماء و المتأخرین عند الاصولیین

 



   معیار القدماء و المتأخرین عند الاصولیین  ▲

ما هو المعروف عند الاصولیین فی تشخیص القدماء عن المتأخرین المحقق الاول وهو: المحقق علی الاطلاق  

الشیخ نجم الدین جعفر بن الحسن بن یحی بن سعید الهذلی الحلی قال العلامة النوری فی وصفه: کشاف حقائق  

اء فقیه الحکماء، شمس الفضلاء، بدر  الشریعة بطرائف من البیان لم یطمثهن انس قبله و لا جان، رئیس العلم

العرفاء الی... له کتاب شرایع الاسلام و النافع و المعتبر فی الفقه و معارج الوصول الی علم الاصول و نهج  

 الوصول الی علم الاصول و هو استاذ آیة الله العلامة جمال الدین الحلی  

 

کثر من اربعمأة مجتهد جهابذة و هذا لم یتفق لاحد  شیخ الشیعة و محی الشریعة و برز من عالی مجلس تدریسه ا

و ذکر   676قبله. و هو رأس المتأخرین و قبله یکون من القدماء کانت وفاته بالحلة فی شهر ربیع الاخر سنة  

بعض المعاصرین فی کتابه المسمّی بهدایة الاصول بان میزان القدماء و المتأخرین الشیخ الطائفة الشیخ 

( و المتوفی 385و ما بعده یکون من المتأخرین و قبله یکون من القدماء. المولود عام ) الطوسی)ره( فأنّه

 (.  460عام) 

  
***** 

  
 الاصولیة المباحث من  ذکره  اردنا ما  تمّ قد و

   لاتمام یوفقنا ان تعالی الله  من  نرجو و

 کرمه و بفضله الاخری المباحث 

 .عظیم فضل ذو انّه

 

 الفقه فی اللغة و الاصطلاح 

 

   الفقه فی اللغة و الاصطلاح ▲



 [(1قال رسول الله )ص(: اذا اَرَادَ اللهُ بِعَبْدٍ خَیْراً فَقَّهَهُ فِی الدِّیْنِ.)]

 قال الوکیلی فی منظومته:  

 الفقه فی العلوم بعد المعرفة کالبدر بین أنجم منکسفة 

 العباد و احسن الزاد الی المعاد  و انه وظیفة

 عنالأئمة الدین و عالم من علماء الائمة فی حجج

  

  قوله و.  لانفهم ای [(2)] ﴾تَقُوْلُ  مِمَّا کَثِیْراً نَفْقَهُ  مَا  یَاشُعَیْبُ قَالُوْا﴿الفقه فی اللغة : عبارة عن الفهم و منه قوله تعالی:  

 . فهمته ای کَلامَکَ« »فَقَهْتُ: العرب تقول  و. لاتفهمون ای[(3)]﴾هُمْتَسْبِیْحَ  لاتَفْقَهُوْنَ لکِنْ وَ﴿:  تعالی

  بالذّوات العلم بالاحکام  بالتقیید فخرج. التفصیلیة ادلتها عن الفرعیة الشرعیة بالاحکام العلم هو: الاصطلاح فی و

غیرها کالعقلیة المحضة و   بالشرعیة  خرج  و  خیاطته و ککتابته بالافعال  و شجاعته و ککرمه  بالصّفات و مثلاً  کزید

اللغویة و خرج بالفرعیة الاصولیّة و بقولنا عن ادلّتها علم الله سبحانه و علم الملائکة و الانبیاء و خرج بالتفصیلیة 

 [( 4علم المقلد فی المسائل الفقهیة فانه مأخوذ من دلیل اجمالیّ مطرد فی جمیع المسائل.)]

 [. معالم الدین فی الاصول. 4. ]44(: 17[. اسراء )3. ]91(:  11[. هود )2. ] 28690[. کنز العمال: 1]

 

 الفقه یقسم الی اربعة اقسام 

 

   الفقه یقسم الی اربعة اقسام ▲

ت و احکام و قد  ان الفقهاء )رضوان الله علیهم( قسموا مسائل الفقه الی اقسام اربعة عبادات، و عقود، و ایقاعا

 یعبّر عن هذه الاقسام بعبادات و عادات و معاملات و سیاسات. 

 

 وجه حصر الفقه فی اربعة اقسام 



 

   وجه حصر الفقه فی اربعة اقسام  ▲

لدنیویة فان کان الاول، فهو العبادات و  وجه الحصر ان المبحوث عنه فی الفقه إما ان یتعلق بالامور الاخرویة او ا

ان کان الثانی، فلایخلو، فاما ان یفتقر الی عبارة اولاً، فان لم یفتقر فهو الاحکام کالدیات و القصاص و المواریث و 

ان افتقر فاما من الطرفین أو من طرف واحد فان کان الثانی، فهو الایقاعات کالطلاق و العتق و ان کان الاول، فهو  

 [( 5عقود و یدخل فیه المعاملات و النکاح.)] ال

 . 34[. غایة الایضاح فی شرح المکاسب، ص5]

 

 الفرق بین القواعد الفقهیة و الاصولیة 

 

   الفرق بین القواعد الفقهیة و الاصولیة  ▲

 لشبهات الموضوعیة و قسم تجری فی الشبهات الحکمیة. إنّ القواعد الفقهیة علی قسمین: قسم تجری فی ا

القسم الاول: الفرق بینه و بین القواعد الاصولیة هو ان القواعد الجاریة فی الشبهات الموضوعیة عبارة عن کبریات 

اء  تنتج بعد انضمام الصغری الیها حکماً جزئیاً شخصیاً ـ کقاعدتی التجاوز و الفراغ ـ فانهما یفیدان عدم الاعتن

بالشک بعد الفراغ، و الانتهاء من العمل او بعد تجاوز محل المشکوک، و هاتان الکبریان اذا ضممنا هما الی  

صغریاتهما ـ التی هی موارد ابتلاء الشخص نفسه ـ انتجنا صحة عمله المشکوک، و کذلک الحال فی قاعدة الید،  

خصی. فان الناتج من القواعد الفقهیة الجاریة فی  و قاعدة نفی الضرر، و الحرج فی موارد الضرر، أو الحرج الش

 الشبهات الموضوعیة حکم شخصی خاص. 

و اما المسائل الاصولیة فالناتج ـ بعد الانضمام ـ حکم کلی عام ثابت لجمیع المکلفین کمسألة حجیة خبر واحد  

لسورة فی الصلاة لانتج من  فانا لو ضممنا هذه القضیة الکلیة الی قضیة صغرویة، و هی الخبر الذی اثبت جزئیة ا

 هذا جزئیة السورة فی حق کل واحد من دون اختصاص بفرد معین فهذا هو الفارق بینهما. 

و القسم الثانی ـ هی القواعد الجاریة فی الشبهات الحکمیة مثل لاضرر و لاحرج ـ بناء علی جریانهما فی موارد  



لایضمن بفاسده، تنتج بعد الانضمام حکماً کبرویّاً   الضرر، أو الحرج النوعی و کذا قاعدة ما لایضمن بصحیحه

 کلّیّاً. 

فان مفاد الاولی: ان کل حکم اذا استلزم ضرراً أو حرجاً و لو کان الضرر و الحرج نوعیاً فهو مرفوع ، و مفاد  

  یکن فی صحیحهاالثانیة: ان کل معاملة کان فی صحیحها ضمان ففی فاسدها کذلک، و بالعکس ان کل معاملة لم

ضمان ففی فاسدها لایکون فیه الضمان ایضاً فکلتا القاعدتین من حیث النتیجة متحدة مع علم الاصول من حیث  

انتاج الحکم الکلی الاّ ان هناک فرقاً بینهما فان نتائج هذه القواعد لاتقع فی طریق استنباط الحکم، و لا انها  

نما هی من الحکم المستنبط المنطبق علی موارده مثلاً  مماینتهی الیه بعد العجز عن استنباط الحکم الشرعی، و ا

المستفاد من دلیل لاضرر ان الحکم الضرری مرفوع و هو بنفسه حکم شرعی ینطبق علی موارده. مثل اللزوم فی  

  المعاملة الغبنیة فانه ضرری نوعاً فهو مرفوع شرعاً و کذا قاعدة لایضمن فانها تنطبق علی مثل الهبة، و العاریة فإنّ 

 یکن فیه ضمان فکذا فاسدهما بخلاف البیع فان صحیحه مضمون، ففاسده کذلک و هکذا. صحیحهما لم

بخلاف المسائل الاصولیة فان نتائجها بین ما امکن ان یستنبط منه الحکم الشرعی، و ما یکون مرجعاً للفقیه فی  

 تعیین الوظیفة الفعلیة الخ. 

من المسائل الاصولیة ـ کما هو الحال ـ فی جمیع المسائل الفقهیة. نعم اصل حکم القاعدة الفقهیة انما استفید  

[(6)] 

 و قال بعض الاعاظم فی مقام الفرق بینهما: 

 القواعد الفقهیة: هی احکام عامة فقهیة تجری فی ابواب مختلفة کقاعدة الطهارة و الحلیة.

 الیها فی تشخیص الوظائف الکلیة للمکلفین.و امّا القواعد الاصولیة: فهی القواعد العامة الممهدة لحاجة الفقیه 

و مما ذکر تعرف انه لیس من شرط المسألة الاصولیة الوقوع فی طریق استنباط الحکم کما یظهر من غیر واحد  

 من الاعلام و ذلک لان البحث فی کثیر من مسائله 

 

شرعیة فی الشبهات الحکمیة ال البرائة عن  کالبحث استنباطه طریق فی یقع عما لا  الشرعی الحکم نفس عن  بحث 

 [( 7المستفاد من قوله )ع( کل شئ لک حلال . بناء علی شموله للشبهات الحکمیة. )]

 ، لآیة الله العظمی المکارم الشیرازی ـ مع التصرف. 1[. القواعد الفقهیة ج7. ]11، ص1[. مصابیح الاصول،ج 6]

 

 الفتویالفرق بین الحکم » القضاء« و  



 

  الفرق بین الحکم » القضاء« و الفتوی ▲

القضاء فهو الحکم بالقضایا  الفتوی عبارة عن بیان الاحکام الکلیة من دون نظر الی تطبیقها علی مواردها و أما 

الشخصی التی هی مورد الترافع و التشاجر، فیحکم القاضی بأن المال الفلانی لزید او أنّ المرأة الفلانیة زوجة  

 فلان. 

 و الفرق بینهما من جهات: 

ـ الفتوی اخبارٌ و حکایتٌ عن حکم الله تعالی عن حدس بخلاف اخبار الثقة فانه عن حسّ. و القضاء انشاء  1

 حکم من قبل القاضی کحکمت أو قضیت. 

ـ الفتوی منحصر فی الشبهات الحکمیة و لایجری فی الشبهات الموضوعیة و اما القضاء فیجری فی الشبهات  2

 الحکمیة و الموضوعیة.  

 ـ الفتوی حجة للمفتی و مقلدیه و لایکون حجة لغیرهم و اما القضاء حجة لغیر مقلدیه ایضاً. 3

اماً من المفتی الی مقلدیه الاّ من باب الامر بالمعروف و النهی عن المنکر و فی القضاء الزام ـ الفتوی لایکون الز4

 من القاضی بما صدر من الحکم و لو کان مخالفاً لفتوی مرجعه. 

 و بعبارة اخری:

لی مواردها ان الفتوی تتمثل فی بیان الاحکام الشرعیة الکلیة علی نحو القضیة الحقیقیة من دون نظر الی تطبیقها ع

و مصادیقها و لاتکون حجة الا علی من یجب علیه تقلید المفتی به و المعیار فی التطبیق انما هو نظره دو نظر  

 المفتی. 

و اما القضاء فهو تتمثل فی حکم المفتی بالقضایا الشخصیة التی هی مورد الترافع و التشاجر بین الناس و إنهاء  

ا المالیة أم غیرها و هو نافذ علی کل احد، حتی اذا کان احد المتخاصمین أو  النزاع فیها، سواءً کانت من القضای

 [( 8کلاهما مجتهداً. )]

 ، لآیة الله العظمی الفیاض.3[. منهاج الصالحین، ج8]

 

 الفرق بین القاضی المنصوب



 

  الفرق بین القاضی المنصوب ▲

 و القاضی التحکیم

القاضی المنصوب، هو من له الولایة شرعاً علی تطبیق الاحکام الشرعیة و اجراء الحدود و اقامة التعزیرات و 

فصل الخصوم و النزاعات و المرافعات بین المسلمین و اخذ حقوق المظلومین من الظالمین بأیّ کیفیة متاحة له  

 الحفاظ علی مصالح المسلمین الکبری، وهی العدالة الاجتماعیة، و خلق التوازن. شرعاً، بغایة 

و اما القاضی التحکیم فهو الذی اختاره المتخاصمان و تراضیا علی حکمه فی فصل الخصومة بینهما بالطرق  

احکام القضاء و لو  المقررة شرعاً. و لایعتبر فی القاضی التحکیم الاجتهاد، بل یکفی فیه معرفة الاحکام و لاسیما 

کان عن التقلید و اما فی القاضی المنصوب شرعاً، فیعتبر فیه الاجتهاد بل الاعلمیة علی الاظهر الا المنصوب من  

 قبل الامام)ع( أو نائبه. 

 

 الفرق بین القاضی و المفتی 

 

   الفرق بین القاضی و المفتی  ▲

الفرق بینهما ان »المفتی« یقرر القوانین الشرعیة و »القاضی« یشخّص تلک القوانین فی الموارد الجزئیة مثل ان  

 یقول لزید مثلاً علیک البیّنة و علی خصمک الیمین. 

 

 الفرق بین الحق و الحکم

 

  الفرق بین الحق و الحکم ▲



ما بحسب المفهوم و الحقیقة فالفرق واضح فانّ الحق نوع من السلطنة علی شئ متعلق بعین کحق التحجیر و ا

حق الرهانة وحق الغرماء فی ترکة المیت أو غیرها کحق الخیار المتعلق بالعقد أو علی شخص کحق القصاص و 

نه و صاحبه مالک لشئ یکون امره  حق الحضانة و حق القسم و نحو ذلک فهی مرتبة ضعیفة من الملک بل نوع م

الیه بخلاف الحکم فانه مجرد جعل الرخصة فی فعل شئ أو ترکه أو الحکم بترتب اثر علی فعل أو ترک مثلاً فی  

حق الخیار فی العقود اللازمة حیث انّه من الحقوق نقول ان الشارع جعل للمتعاقدین أو احدهما سلطنة علی  

 مالک لامره من حیث الامضاء و الفسخ و الرّد و الاسترداد.  العقد أو علی متعلقه و حکم بأنه

و اما الجواز فی العقود الجائزة حیث انه من الحکم لیس الاّ مجرد رخصة الشارع فی الفسخ و الامضاء لا بحیث  

 یکون هناک اعتبار سلطنة من الشارع لاحد الطرفین أو کلیهما فهو نظیر جواز شرب الماء و اکل اللحم.

ملة: ان اعتبر الشارع مالکیة شخص لامر و سلطنته علی شئ فهو من باب الحق و ان لم یکن منه الاّ مجرد  و بالج

عدم المنع من فعل شئ او ترتیب الاثر علی فعل او ترک بحیث یکون الشخص مورداً او محلا لذلک الحکم فهو 

 من باب الحکم.

ة الاشکال اذ فی جمیع الموارد یمکن تصویر کلا  و اما بحسب المصادیق و الصغریات فالفرق بینهما فی غای

 [( 9الوجهین و لابد من مراجعة الدلیل و المیزان فی ذلک اما الاجماع أو لسان الدلیل. )] 

و من آثار الحق جواز اسقاطه و نقله بخلاف الحکم فانه لیس قابلا للاسقاط و النقل لأن امر الحکم بید الحاکم و  

 لانقله.  لیس للمحکوم علیه اسقاطه و

خلافاً للمحقق البارع الحاج میرزا فتّاح الشهیدی التبریزی)ره( حیث جعل الحقوق داخلاً فی الاحکام و هذا نصّ  

عبارته: و لایخفی علیک انّ ما ذکرنا فی هذه الحاشیة انما هو مبنیّ علی مذاق القوم القائلین بانقسام الحقوق من  

اقسام و منهم المصنف و اما بناء علی المختار من کون الحقوق کلها من   حیث القابلیة للاسقاط و النقل الی ثلاثة

[( و صرح عدم صحة  10قبیل الاحکام اما الوضعیة کما فی بعض الموارد أو التکلیفیة کما فی بعض الآخر)]

الریب   عوضیة الحق فی البیع مطلقاً. و صرّح الامام الخوئی)ره( ایضاً علی وحدتهما فی مصباح الفقاهة: لاینبغی

 [( 11فی أن الحکم و الحق متحدان حقیقة، لأنّ قوامهما بالاعتبار الصرف. )] 

[. هدایة الطالب الی اسرار المکاسب،  10[. حاشیة المکاسب، للمحقق السید محمد کاظم الطباطبائی الیزدی. ] 9]

 .45، ص2[. مصباح الفقاهة، ج11. ] 151ص

 

 اقسام الحقوق



 

   اقسام الحقوق ▲

و اما الحقوق فهی بحسب صحة الاسقاط و النقل بعوض أو بلا عوض و الانتقال القهری بارث و نحوه علی  

 اقسام:

 فمنها: ما لایقبل الإسقاط و لا النقل و لا الانتقال بالموت، کحق الابوة و حق  

 

و حق السبق فی الرمایة قبل تمام النضال و حق الوصایة و... و منها  الولایة للحاکم و حقّ الاستمتاع بالزّوجة 

مایجوز اسقاطه، و لایجوز نقله و لاانتقاله ، کحق الغیبة أو الشتم أو الاذیة باهانة أو ضرب أو نحو ذلک بناء علی  

 وجوب ارضاء صاحبه و عدم کفایة التوبة. 

 قله، کحق الشفعة. و منها: ما یصح اسقاطه و انتقاله بالموت و لایجوز ن

 و منها: ما یصحّ نقله و اسقاطه و ینتقل بالموت ایضاً کحق الخیار و حقّ الرهانة و حق التحجیر و حقّ الشرط و...

و منها: ما یجوز اسقاطه و نقله لا بعوض کحق القسم علی ماذکره جماعة کالعلامة فی القواعد علی ماحکی عنه 

 ح الاعتیاض عن القسم بشئ من المال. و الشهید فی اللمعة حیث قال: و لایص

و منها: ما هو محل الشک فی صحة الاسقاط أو النقل أو الانتقال و عدّ من ذلک : حق الرجوع فی العدة الرجعیة  

و حق النفقة فی الاقارب کالابوین و الاولاد و حق الفسخ بالعیوب فی النکاح و حقّ السبق فی امامة الجماعة و  

ض و الودیعة و العاریة و حق العزل فی الوکالة و حق الرجوع فی الهبة و حق الفسخ فی  حق المطالبة فی القر

سائر العقود الجائزة کالشریک و المضاربة و نحو هما الی غیر ذلک و انت خبیر بأن جملة من ذلک من باب  

 [( 12الحکم.)]

 . 56[. حاشیة المکاسب للسید الیزدی، ص 12]

 

 تضی القاعدة فیما لم یثبت من الخارج جواز مق

 

   مقتضی القاعدة فیما لم یثبت من الخارج جواز  ▲



 اسقاطه أو نقله

لایخفی ان طبع الحق یقتضی جواز اسقاطه و نقله لأن المفروض کون صاحبه مالکاً للامر و مسلّطا علیه فالمنع اما 

تعبدی أو من جهة قصور فی کیفیته بحسب الجعل و الاول واضح و الثانی کان یکون الحق متقوما بشخص 

الموصی جعل الشخص الخاص من   خاصّ کحق التولیة فی الوقف و حق الوصایة و نحوهما فأنّ الواقف أو

حیث انه خاصّ مورداً للحق، فلا یتعدی عنه و کولایة الحاکم فانها مختصة بعنوان خاص لایمکن التعدی عنه الی  

عنوان آخر و مثل حقّ المضاجعة بالنسبة الی غیر الزوج و الزوجة و کحق الشفعة بالنسبة الی غیر الشریک و  

حکماً فلایجوز اسقاطه و لا نقله و ان علم کونه حقاً و علم المنع التعبدی أو  هکذا فان شک فی کون شئ حقاً أو  

 کون الشخص أو العنوان مقوماً. 

 

 الفرق بین حقوق الله و حقوق الناس 

 

   الفرق بین حقوق الله و حقوق الناس ▲

ان الذی یجعله المولی علی عبیده من الحکم بنحو التکلیف أو الوضع و یرید منهم اتیانه أو ترکه أو یرخصهم فیه  

لایخلو امّا ان یکون هذا الجعل و الحمل ناشئاً من خصوصیة فی نفس الفعل و الترک أو خصوصیة فی الغیر  

یجاد فعل أو ترکه أو تجویزه لهما علی المشهور من  انساناً کان او غیره و بعبارة اخری ان طلب المولی من العبد ا

مذهب العدلیة لابد ان یکون عن مصلحة فی المطلوب مقتضیة له أو مفسدة فی المبغوض کذلک اما فی نفسه  

مثل الصلاة و الصوم و الزکاة و شرب الخمر و نحوه من المحرمات أو تکون عن خصوصیة فی الغیر الذی کان  

ضافة الیه بمعنی ان الخصوصیات المقتضیة بطلب المولی فعلاً أو ترکاً انما جائت من قبل  لذلک الفعل أو الترک ا

 تلک الاضافة بحیث

  و عرضه فی  علیه الخیانة و الظلم و عرضه هتک و المؤمن غیبة  حرمة  مثل  ذلک  و الحکم انتفی الاضافة انتفت لو 

مقتضیة لحرمتها و یسمّی الاول بحقوق الله   المؤمن  فی خصوصیة هو انما  المکلف علی  حرمتها  منشأ  فان ماله

 تعالی و الثانی بحقوق الناس.

 



 الفرق بین الحق و الملک

 

   الفرق بین الحق و الملک  ▲

ققها الا بوجود هما ملخص الفرق بینهما: ان الحق سلطنة من ذی الحق علی من علیه الحق قائمة بینهما لایعقل تح

معا، بحیث یکون احدهماسلطاناً و الآخرمسلطاً علیه فلابد من تغایر هما و یمتنع ان ینتقل الی من علیه الحق لانه 

یستلزم اتحاد السلطان و المسلط علیه بخلاف الملک فانه اضافة و مجرد ربط بین المالک و المملوک و وجود  

ربط و تحققه فلایحتاج الی من علیه الملک و اتحاد المالک ومن علیه  المالک و المال کافٍ فی حصول هذه ال

 الملک غیرقادح لماعرفت من عدم اقتضاءالملکیة تغایرهمالیکون اتحادهماقادحاً. 

 

 الفرق بین المال و الملک

 

   الفرق بین المال و الملک  ▲

: ما ملکه الانسان من الاشیاء. و فی العرف: ان المالیة انما تنتزع من الشئ بملاحظة کونه فی حد  المال فی اللغة

 ذاته مما یمیل الیه النوع و یدّخرونه للانتفاع به وقت الحاجة. 

و اما عند الشرع: فمالیة کل شئ باعتبار وجود المنافع المحللة فیه فعدیم المنفعة المحللة )کالخمر و الخنزیر( 

 یس بمال. ل

ثم ان النسبة بین المال و الملک هی العموم من وجه، بدیهیة أنه قد یوجد الملک و لایوجد المال، کالحبة من  

الحنطة المملوکة، فانها ملک و لیس بمال، وقدیتحقق المال ولا یتحقق الملک کالمباحات الاصلیة قبل حیازتها،  

 وهو کثیر.فانها اموال، و لیست بمملوکة لاحد، و قدیجتمعان 

و ذکر بعض الاعاظم فی وجه الفرق بین المالیة و الملکیة وهذا عبارته: ان الملکیة امر اعتباری اضافی بین المالک  

و الشئ تقتضی اختصاصه به و المالیة وصف اعتباری لنفس الشئ بلحاظ الرغبة فیه بحیث یبذل بازائه المال و  

 ن وجه. یعبر عنها بکون الشئ ذاقیمة و بینهما عموم م



 

 کلام آیة الله العظمی الحکیم 

 

 کلام آیة الله العظمی الحکیم  ▲

 حول الحق و الحکم و الملک

 و هنا یناسب ان نذکر نصّ عبارة آیة الله العظمی الحکیم )ره( قال: 

نوع من الملک یختص بهذا الاسم بحسب الاصطلاح، و  الفرق بین الحق و الحکم مفهوماً واضح، فان الحق 

الحکم لا یکون ملکاً. و کذلک الفرق بینهما اثراً، فان الحق یسقط بالاسقاط، للقاعدة المقررة بین العقلاء من ان  

لکل ذی حق اسقاط حقه ـ کما ادّعاها شیخنا الاعظم فی مبحث خیار المجلس من مکاسبه ـ و الحکم لیس 

ابع لرأی الحاکم )الشارع( فان شاء ابقاه، و ان شاء اسقطه و الغاه، و لیس امره راجعاً الی المحکوم له  کذلک، فانّه ت 

 ضرورة. 

و الفرق بینهما فی مقام الاثبات هو انک تقول: زید له اکل لحم الضأن و لیس له اکل لحم المیتة، و تقول: المغبون  

سخ، فاللام فی الأوّل لام الصلة و التعدیة، متعلقة بمحذوف،  له الخیار فی الفسخ، و لیس للغابن الخیار فی الف

یعنی: زید یجوز له اکل لحم الضأن فالظرف لغو بحسب اصطلاحهم، و اللام فی الثانی لام الملک، یعنی المغبون  

ا  یملک الخیار فهی متعلقة بمحذوف عام، فالظرف مستقر، یعنی المغبون کائن له الخیار کما تقول: لزید مال. هذ

 هو وجه الفرق بین الحق و الحکم.

و اما الفرق بین الحق و الملک فهو أنّ الحق نوع من الملک یختص باصطلاح العرف بالعین القائمة بغیره، او 

بالمعنی القائم بغیره، علی نحو لایصح اعتباره الّا فی ظرف اضافته الی المالک، بحیث لو لا اضافته الی المالک لم  

 تص الملک عرفاً بما عداه.یصح اعتباره، و یخ

و توضیح ذلک: ان ما یکون مضافا الی المالک إمّا ان یکون عیناً او معنی، و العین إمّا أنّ تکون فی الخارج ـ  

کالفرس الخارجی ـ او فی الذمة ـ کالمبیع فی السلف کما اذا باعه تمراً او حنطة الی اجل، فان المبیع عین ذمیة لا 

ی الخارج و لا فی الذمة، لکنه قائم فی عین اخری ـ کحق الجنایة القائم فی عین الجانی، خارجیة ـ او لا یکون ف

و کحق الزکاة القائم بالعین الزکویة علی بعض الاقوال، فان الشاة الزکاة قائمة فی الاربعین شاة )فان زکات الشاة  

المالک اجماعاً منا لتکون ذمّیة، بل هی   قائمة فی الاربعین شاة(، و لیست جزءاً منها لتکون خارجیة، و لا فی ذمة

قائمة فی الاربعین شاة. او قائم فی معنی مثله، کما اذا کان المدین یملک منافع اعیان فاشترط علیه الدائن فی عقد  



 بینهما ان ینتقل دینه الی المنافع المملوکة. فان الدائن یکون له حق استیفاء الدین من المنافع و هو قائم بها. 

 قسام العین التی تکون ظرفاً لاضافة الملکیة، و هی اربعة. هذه ا

 و مثلها اقسام المعنی الذی یکون طرفاً لاضافة الملکیة، فانها ایضاً اربعة : 

 )الاول( : المعنی القائم بالعین الخارجیة، مثل الدار و الفرس.

فان الخیاطة معنی مملوک للمستأجر، و هو  )و الثانی( : المعنی القائم بالذمة، مثل ما لو استأجره علی خیاطة ثوب، 

 فی ذمة الاجیر. 

)و الثالث( : المعنی القائم بالعین الخارجیة و لایکون اعتباره من لوازم وجودها مثل استیفاء الدین من العین  

 المرهونة: ـ المعبر عنه بحق الرهانة ـ و منافع الاجیر الخاص الحر، فانها متعلقة بعینه لا بذمته. 

بع( : المعنی القائم بالمعنی، مثل استیفاء الدین من منافع المدیون اذا شرط الدائن علی المدیون ذلک فی  )و الرا

 عقد، فان الداین یملک الدین فی الذمة و یملک استیفاءه من المنافع. 

الأولان من  فهذه انواع المملوکات من العین و المعنی تختلف فی کونها حقاً أو ملکاً باختلاف الموارد، فالقسمان 

اقسام العین من الاملاک ، و لیسا من الحقوق، و القسمان الآخران من الحقوق، و کذلک القسمان الاوّلان من  

 المعنی ایضاً من الاملاک و لیسا من الحقوق، و القسمان الآخران من الحقوق.

من الملکیة ضعیفة، و   کل ذلک بحسب اصطلاح الفقهاء. لا لاختلاف مراتب الملکیة، بان تکون الحقوق مرتبة

الملک مرتبة من الملکیة قویّة ـ کما ادعاه بعض الاعاظم ـ فإنّه غیر ظاهر، کیف و الملک فی الجمیع علی نحو  

واحد. و لا لاختلاف فی السقوط بالاسقاط و عدمه، فیکون الحق ما یسقط بالاسقاط، و الملک ما لایکون کذلک  

ذمم کلها تسقط بالاسقاط ، سواء کانت اعیاناً ـ کالدیون ـ ام معانی ـ  ـ کما قدیتوهم ـ فإنّ المملوکات فی ال

 کعمل الأجیر ـ مع أنّها املاک قطعاً. بل الفرق ما عرفت من الاختلاف فی الموارد لمجرد الاصطلاح. 

ظرف   فاذاً یصحّ تعریف الحق بأنّه عین أو معنی قائم فی غیره من عین أو معنی، علی نحو لایصح اعتباره إلاّ فی

 اضافته الی مالک. 

و الوجه فی اعتبار القید الاوّل إخراج الاعیان الخارجیة و الذمیات، اعیاناً کانت أو معانی، لأنّها جمیعاً لیست قائمة  

 فی غیرها. 

و الوجه فی اعتبار القید الثانی اخراج منافع الاعیان الخارجیة، فانّ اعتبارها تابع لقابلیة العین لها فالدار تعتبر  

منافعها و ان لم تکن مملوکة لمالک، ولاجل ذلک لاتکون من الحقوق و لذا لاتسقط بالاسقاط، فلو قال المستأجر:  

اسقطت حقی، لم تخرج المنافع عن ملکه ، و السر فی ذلک ان السقوط بالاسقاط من لوازم کون الشئ لایصح  

حح لاعتبارها اضافتها إلی المالک، بل المصحح اعتباره الاّ باضافته الی المالک، و منافع الأعیان لایکون المص

 لاعتبارها قابلیة العین للانتفاع بها. 



 و المحصل من جمیع ما ذکر امور:

)الاول(: أنّ الاختلاف بین الملک و الحق لیس لاختلافها فی مراتب الملکیة، و لا لاختلافها فی السقوط بالإسقاط  

 لاح. و عدمه، بل للاختلاف فی المورد لمجرد الاصط

)الثانی( : ان الحق قدیکون عیناً مثل حق الجنایة الخطائیة المتعلق بالعبد، و حق الزکاة المتعلق بالنصاب علی  

بعض الاقوال، و قدیکون معنی، و هو الاکثر کحق الخیار و حق الاخذ بالشفعة و حق القصاص ، و حق القسم  

 . الی غیر ذلک. للزوجة ، و حق الرهانة، و حق الحضانة، و حق الرضاعة .. 

 )الثالث( : أنّ الحق لایکون قائماً بنفسه، بل قائماً بغیره من عین أو معنی. 

)الرابع( : أنّ الحق لایصح اعتباره الاّ فی حال اضافته الی المالک، و کذلک الملک فی الذمة من اعیان و معان،  

 فإنّها لایصح اعتبارها الاّ فی حال اضافتها الی المالک. 

 ن الولایةلیست من الحقوق لأنّهالاتسقط بالاسقاط،فتکون من الاحکام. )الخامس(:ا

)السادس( : ان حق القسم للزوجة و حق الانفاق علیها لیسا من الحقوق، بل من الاملاک لأنّها فی الذمة، و جمیع  

 المملوکات فی الذمة املاک لاحقوق. 

یصح اعتبارها الاّ فی حال اضافتها الی المالک، و  )السابع( : انّ السقوط بالاسقاط من احکام المملوکات التی لا

منها الذمیات من اعیان و معان و منافع الحر اذا کان اجیراً خاصّاً، فانهالاتعتبر الاّ فی حال الاجارة،ومع عدمها  

 لاتعتبرولاتکون مملوکة لمالک. 

لحر اذا کان کذلک ، فان منافع الاول  و من ذلک تعرف الفرق بین منافع العبد اذا کان اجیراً خاصّاً و بین منافع ا

[(فإنّه )ره( قد تعرض  13تسقط باسقاط المستأجر، و منافع الثانی لا تسقط،و کذلک منافع الدار المستأجرة فتأمّل)]

 هذا البحث فی حقائق الاصول و فی موارد مختلفة من مستمسک و احسن ماذکره و حقّقه ما فی هذا المقام. 

 . 553، ص 14وثقی، ج[. مستمسک العروة ال13]

 

 الفرق بین الملکیة الحقیقیة التکوینیة 

 

   الفرق بین الملکیة الحقیقیة التکوینیة ▲



 و الملکیة الاعتباریة المحضة 

فالاولی : کمالکیة الله تعالی لنظام الوجود من الاعلی الی الادون بمعنی واجدیته لها و احاطة القیّومیة بها تکویناً  

 لتقومّها به ذاتاً. 

و کذا مالکیة الانسان لفکره وقواه و حرکاته الصادرة عنه و من هذا القبیل ایضاً مقولة الجدة کواجدیة الانسان  

 ببدنه، و یقال لها مقولة الملک ایضاً. خارجاً لالبسته المحیطة

و الثانیة: کمالکیة زید مثلا لداره و بستانه و سایر امواله حیث انها اضافة اعتباریة محضة یعتبرها العرف و الشرع  

 بینهما و ان فرض کون احدهما بالمغرب و الآخر بالمشرق مثلاً. 

 

 اقسام التلف 

 

  اقسام التلف ▲

 للتلف اقسام: 

الأول : التلف الحقیقی، فحکم بأنّه یجب علی الضامن بذل عوض تمام المال، و یزول ملکیة المالک عن العین  

 لکونها تالفة من اصلها، فلم یبق مورد للملکیة. 

لایکون عودها مرجوّاً کغرق المال فی البحر،  الثانی: التلف الحکمی، و هو ذهاب سلطنة المالک عن ماله، بحیث 

فحکم فیه بأنّه مورد لبدل الحیلولة، ویکون البدل عوضاً عن السلطنة الفائتة لا عن نفس العین فهی باقیة علی  

 ملک مالکها الاصلی. 

و تکون الغرامة   الثالث: تلف الأجزاء و الأوصاف الدخیلة فی المالیة دون الملکیة فبتلفها تزول المالیة دون الملکیة

 بدلاً عن مالیة العین مع بقائها فی ملک مالکها. 

الرابع: ما اذا ذالت الملکیة کالمالیة کما لو صار الخلّ خمراً، فان الشارع قدألغی مالیتها و ملکیتها الاّ انّه یبقی مجرد  

 حقّ الاوّلیة للمالک مع ثبوت بدل الخل علی الضامن. 

 

 الفرق بین الفرض و الوجوب



 

   الفرق بین الفرض و الوجوب ▲

[( قد فَرَضَ الله لکم تحِلّة  14ان الفرض لا یکون الّا من الله تعالی کقوله تعالی: سورةٌ اَنزَلْناها وَ فَرَضْناها)]

علی عباده کذا او اوجب الملک علی رعیته [(و الایجاب یکون منه و من غیره کما یقال: اوجب الله  15ایْمانکم)]

کذا و لا یقال فرض علیهم. و فی حدیث الزکات: هذه فریضة الصدقة التی فرضها رسول الله )ص( علی  

المسلمین ای اوجبها علیهم بأمر الله. و اصل الفرض القطع. و الفرض و الواجب سیّان عند الشافعی، و الفرض  

 [(16آکدُ من الواجب عند ابی حنیفة)]

 . 231، ص:10[. لسان العرب، ج16. ] 2: 66[. التحریم 15. ] 1: 24[. النور  14]

 

 الفرق بین الوجوب و الواجب 

 

   الفرق بین الوجوب و الواجب ▲

عن مفاد هیئة الامر. و  الوجوب عبارة عن اصل التکلیف و هو فعل المولی و بعبارت اخری الوجوب عبارة  

 الواجب هو متعلق التکلیف و فعل خارجی للعبد و بعبارت اخری هو مدلول مادة الأمر کالصلاة مثلا.

 

 الفرق بین الاعادة و التکرار 

 

   الفرق بین الاعادة و التکرار ▲



مرة و علی اعادته مرات و الاعادة للمرة الواحدة الاتری ان قول القائل: اعاد فلان   ان التکرار یطلق علی اعادة الشی

 کذا لا یفید الّا اعادته مرة واحدة و اذا قال: کرّر کذا کان کلامه مبهما لم یدر اعادته مرتین او مرات.

 

 الفرق بین السهو و النسیان 

 

   الفرق بین السهو و النسیان ▲

ان النسیان انما یکون عما کان، و السهو یکون عما لم یکن تقول: نسیت ما عرفته و لا یقال: سهوت عما عرفته و 

 انما تقول: سهوت عن السجود فی الصلاة فتجعل السهو بدلاً عن السجود الذی لم یکن.

کراً له، و السهو یکون عن ذکر و عن غیر ذکر لانه خفاء المعنی بما  و الفرق الآخر ان الانسان انّما ینسی ما کان ذا

 یمتنع به ادراکه.

و بعبارة اخری : السهو خفاء المعنی عن القوة الذاکرة و بقائه فی الحافظة، و النسیان خفاء المعنی عن الذاکرة و  

 الحافظة معاً.  

ت و لا یسهی عنه فی وقت آخر و انما یسهی فی  الفرق الثالث و هو ان الشی الواحد محال ان یسهی عنه فی وق

 وقت آخر عن مثله و یجوز ان ینسی الشی الواحد فی وقت و یذکره فی وقت آخر. 

 

 الفرق بین الشک و الریب 

 

   الفرق بین الشک و الریب ▲

الشک هو تردد الذهن بین امرین علی حد سواء و امّا الریب فهو شک مع تهمة و یدل علیه قوله تعالی: ذلک  

[(فان المشرکین مع شکهم فی القرآن کانوا یتهمون النبی )ص( بانه هو الذی افتراه و 17الکتاب لا ریب فیه. )]

 اعانه قوم آخرون. 



 . 2: 2[. البقرة 17]

 

 الفرق بین المانع و القاطع 

 

  الفرق بین المانع و القاطع ▲

المانع ما اعتبر عدمه بنفسه فی المأمور به من دون ان تنقطع به الهیئة الاتصالیة للاجزاء السابقة مع اللاحقة کلبس  

 غیر المأکول فی الصلاة 

جهة انقطاع الهیئة الاتصالیة به بحیث اذا طرء فی الاثناء سقطت الاجزاء  القاطع ما اعتبر عدمه فی المأمور به من 

السابقة عن قابلیة الانضمام مع اللاحقة، فاذا وقع علیه شی من غیر المأکول فی اثناء الصلاة او لبسه نسیانا او عمدا 

 ثم نزعه فوراً من دون فصل طویل یخل بالموالات. 

 

 بین الباطل و الفاسد  الفرق

 

  الفرق بین الباطل و الفاسد ▲

الباطل هو ما لا یکون صحیحا فی اصله کبیع الخمرو غیره من آلات المسکر ای ما لم یشرع بالکلیة کبیع ما فی  

 بطون الامهات. 

و لکن امتنع لاشتماله علی وصف   و اما لفاسد فهو ما یکون صحیحا فی اصله لا بوصف کذا ای ما یشرع اصله

 کالرباء کذا قاله الشهید )رحمة ا.. علیه( فی تمهید القواعد. 

 

 الفرق بین الایجاب و الالزام



 

   الفرق بین الایجاب و الالزام ▲

زمته الباطل، و الایجاب لا یستعمل الّْا فیما هو حق فان  ان الالزام یکون فی الحق و الباطل یقال الزمته الحق و ال

 استعمل فی غیره فهو مجاز و المراد به الالزام. 

 

 الفرق بین الصوم و الصیام 

 

   الفرق بین الصوم و الصیام ▲

قوله تعالی: کتب علیکم الصیام کما کتب علی الذین من  الصیام هو الکف عن المفطرات مع النیّة و یرشد الیه 

 [(و الصوم هو الکف عن المفطرات فقط. 18قبلکم.)]

 . 183: 2[. البقرة 18]

 

 الفرق بین الکفارة و الفدیة 

 

   الفرق بین الکفارة و الفدیة ▲

الکفارة جریمة شرعیة لازالة الاثم و تخفیفیه کافطار الصوم عمداً بلاعذر و اما الفدیة بمعنی العوض و ان لم یکن  

هنا اثمٌ کالشیخ و الشیخة اذا تعذّر علیهما الصوم أو کان حرجیاً فیجوز لهما الافطار لکن یجب علیهما الفدیة بدل  

 ل المقرب و المرضعة القلیلة اللّبن فی صورة الضرر. کل یوم بمدّ من طعام و کذا ذو العطاش و الحام



 

 الفرق بین الحدث و الخبث 

 

   الفرق بین الحدث و الخبث ▲

ـ الحدث هو الأثر الحاصل للمکلّف و شبهه ـ کالصبی و المجنون ـ عند عروض أحد اسباب الوضوء و الغسل  1

من الصلاة المتوقف رفعه علی النیّة. و بعبارت اخری الحدث هو الحالة المعنویة الحاصلة للمکلف من    المانع

 احد اسباب الوضوء و الغسل کالنوم و الجنابة مثلاً 

 و الخبث و هو النّجس، ضد الطهارة و یطلق علی عین النجس ایضاً. 

ی النیة و ان کان ترتب الثواب علیه متوقفاً علی النیّة  ـ الحدث یتوقف رفعه علی النیّة و الخبث لا یحتاج رفعه ال2

 و قصد القربة.

 ـ الحدث لا یدرک بالحس و الخبث یدرک بالحس کما لا یخفی. 3

 

 الفرق بین الحدث الاکبر و الاصغر 

 

   الفرق بین الحدث الاکبر و الاصغر ▲

یمکن رفعه الّا بالغسل کالجنابة و الحیض یسمّی بالحدث الاکبر و اذا رفع بالوضوء فیسمّی    الحدث اذا لم

 بالحدث الاصغر کالبول و النوم.

 

 الفرق بین الموجب و الناقض 

 



   الفرق بین الموجب و الناقض  ▲

ا قد یصدقان معاً اذا دخل وقت الصلاة و کان المکلف متطهّراً فحدث قبل ان  النسبة بینهما عموم من وجه لأنهم

یأتی بها فحدثه موجب، لانه اوجب علیه التطهّر مقدمةً للعمل الواجب المشروط بالطهارة، کما انه ناقض ایضاً،  

 لان هذا الحدث نقض تلک الطهارة السابقة.

لناقض کما اذا دخل الوقت و کان محدثاً فاحدث ثانیاً،  و قد یصدق عنوان الموجب من دون ان یصدق عنوان ا

فلا یصدق علی الحدث الثانی عنوان الناقضیة لانه لم ینقض شیئاً، لکنه یصدق علیه عنوان الموجبیّة، لأنّ کل  

 حدث موجب للطهارة مقدمة للعمل المشروط بالطهارة. 

ا کان متطهراً و کان خارج الوقت و لم یکن  و قد یصدق عنوان الناقض من دون ان یصدق عنوان الموجب کما اذ

یجب علیه أیّ عمل مشروط بالطهارة، فانه فی هذه الحالة اذا احدث یکون حدثه ناقضا لطهارته، لکنه لیس  

[(ان  19بموجب لعدم وجوب عمل یحتاج الی الطهارة و یظهر من کلمات بعض الاعلام و منهم شیخنا الاستاذ)] 

خصوص مطلقاً لأنّ کلّ موجب ناقض اذ لا یصدق علی الحدث الثانی بعد دخول   النسبة بینهما ایضاً عموم و

 الوقت عنوان الموجب لان الموجب هو الحدث الاول فلا اثر للحدث الثانی و المحدث لا یحدث ثانیاً. 

 [. آیة ا.. العظمی المحقق الکابلی )دام ظله العالی(19]

 

 ب« و »الموجب و الناقض« الفرق بین »السب

 

   الفرق بین »السبب« و »الموجب و الناقض« ▲

النسبة بینهما العموم المطلق لان السبب اعم مطلقا من الموجب و الناقض، کلما صدق علیه الموجب و الناقض،  

 عن السببیّة الشرعیّة یصدق انه سبب ایضاً لان الحدث مطلقا سبب شرعی، فلا یُعقل وجود منفکٍّ

و لیس بالعکس لانه قد یصدق السبب و لا یصدق علیه الموجب و الناقض کما اذا کان خارج الوقت و کان  

محدثاً و لم یکن یجب علیه أیّ فریضة مشروطة بالطهارة فاذا احدث ثانیاً یکون حدثه سبباً، لان الحدث سبب  

 شرعی و لا یکون ناقضا و موجبا کما هو واضحٌ.



 

 احکام النجاسة من التکلیفی و الوضعی 

 

   احکام النجاسة من التکلیفی و الوضعی ▲

 قد رتّب فی الشریعة الإسلامیة علی النجس بعنوانه الکلی احکام من تکلیف أو وضع. 

اولها: مانعیة الاستصحاب نفسه أو ما اصابه مع الرطوبة عن الصلاة، واجبة أو مندوبة، و عن توابعها، من صلاة  

 ستثنی.الاحتیاط، و قضاء التشهد، و السجدة المنسیین، کان فی بدن المصلی او ثوبه عدا ما ا

 

 ثانیها: ما نعیة نجاسة موضع السجدة عن الصلاة و سجودها، دون المواضع الستة الآخر.

 ثالثها: حرمة ایصاله الی المسجد بمعنی تنجیسه به. 

رابعها: وجوب ازالته عن المسجد سواء نجّسه هو أو غیره، من غیر فرق بین داخل المسجد و خارجه، و سقفه، و 

 ن جدرانه. سطحه، و الطرف الداخل م

 خامسها: حرمة تنجیس المشاهد المشرفة به، و وجوب ازالته عنها، مطلقاً علی الاحوط. 

 سادسها: حرمة تنجیس المصحف به، و وجوب ازالته عنه، اذا استلزم ذلک هتکاً له. 

وب  وج  و قبورهم من  المأخوذة( ٹسابعها: حرمة تنجیس التربة الحسینیة به بل و تربة الرسول )ص( و الائمة)

 تطهیر ها مطلقا. 

 ثامنها: وجوب الاجتناب عنه ، و ازالته عن المأکول و المشروب و عن ظروفهما اذا استلزمت تنجس الغذا. 

 تاسعها: حرمة الانتفاع به فی الجملة. 

 

 الفرق بین الفروع و الاصول 

 

   ولالفرق بین الفروع و الاص ▲



ان الفروع یتعلق بالعمل بلا واسطة کمباحث الفقهیة ـ کالوجوب الی الصلاة ـ و اما الاصول علی قسمین: قسم لا 

یتعلق بالعمل کاصول الفقه ـ کتعارض الخبرین فانه یتعلق بالالة لا بالعمل ـ و قسم آخر و هو اصول الدین یتعلق 

 اسطة الاسلام. بالعمل مع الواسطة کمعرفة الواجب الوجود مثلا بو

 

 الامامة شرط فی صحة الاعمال ام لا؟ 

 

  الامامة شرط فی صحة الاعمال ام لا؟ ▲

قدثبت فی محلّه انّ الاسلام لیس شرطاً فی تعلق الأحکام و التکلیف، بل هو شرط صحة الأعمال علی تفصیل  

یر المسلم مکلّف )بالفروع کما انه مکلف بالاصول( لایصحّ منه عمل فی حال کفره بل تقرر فی علم الفقه فغ

یجب علیه الایمان لیتمکن من العمل الصحیح، کما أنّ الصلاة واجبة علی المحدث لکنّها لاتصح منه، بل لابد من  

 تحصیل الطهارة ثم اتیان الصلاة 

  الاعمال؟  قبول شرط هو بل لا؟  أم  الاسلام مثل  ـ( ٹالمعصومین)و هل الإیمان : و نعنی به الاقرار بولایة الأئمة 

  لکنه  و  ، الناحیة هذه من العقاب ولایستحق  القضاء، و  الاعادة علیه لایجب و عمله،  منه یصح  المؤمن غیر  فالمسلم

 . بالامامة اعتقاده عدم اجل من آثم هو بل عمله، علی لایثاب و  منه لایقبل

 ماعة من الفقهاء الی الثانی. ج   ذهب و  الاوّل هو المشهور

 

 المراد من الجزء و الشرط 

 

   المراد من الجزء و الشرط ▲

فما کان معتبراً فیها )الصلاة( قیداً و تقیّداً یعبّر عنه بالجزء ـ کالسورة ـ و ما کان التقیّد به معتبراً دون القید فهو 

 ـ کالطهارة  ـشرطٌ 



 

 الفرق بین شرائط الصلاة و شرائط الاجزاء

 

   الفرق بین شرائط الصلاة و شرائط الاجزاء ▲

  ان کان الشرط معتبرا فی تمام حالات الصلاة حتی الآنات المتخللة بین الاجزاء کالطهارة و الاستقبال و الستر یعبّر

 عنها بشرائط الصلاة و مقدّماتها. 

و ما کان معتبراً فی نفس الاجزاء دون الآنات المتخللة بینها یعبّر عنها بشرائط الاجزاء، سواءاً کانت معتبرة فی  

تمام الاجزاء بالأسر کالترتیب و الموالاة و الطمأنینة، ام فی بعضها کالقیام حال القرائة و الجلوس حال التشهد و  

 نحوهما.

 

 الفرق بین مقدمة الوجود و مقدمة الوجوب

 

   الفرق بین مقدمة الوجود و مقدمة الوجوب ▲

النسبة بینهما من نسب الاربع عموم و خصوص من وجه لتصادقهما علی القدرة و التمکن من المقدمات العقلیة و 

ن المقدمات الشرعیة فثبت ان القدرة و التمکن و عدم الحیض و عدم الصغر مقدمة  عدم الحیض و عدم الصغر م 

للوجود کما کانت مقدمة للوجوب و قد یکون الشی مقدمةً للوجوب دون الوجود کما فی تملک النصاب وقت  

 الی الصلاة. انعقاد الحبّة و لکن لا یجب اخراجه الّا یوم التصفیة و قد یکون بالعکس کما فی الطهارة بالنسبة 

 

 المراد من الشرط الضمنی 

 



   المراد من الشرط الضمنی ▲

هو ان لا یکون اعتباره محتاجا الی الذکر بل یکون معتبراً فی العقد سواء ذکر ام لم یذکر کانصراف العقد الی کون  

 النقد بلدیّا و کون التسلیم فی بلد البیع. 

 

 الفرق بین السبب و الشرط 

 

  الفرق بین السبب و الشرط ▲

رق بینهما مجرد اصطلاح، فانهم یعبّرون عما اعتبر وجوده فی الحکم التکلیفی بالشرط، و یقولون: ان البلوغ  الف

شرط لوجوب الصلاة مثلا و الاستطاعة شرط لوجوب الحج، و هکذا، و یعبّرون عما اعتبر وجوده فی الحکم 

للملکیة، فکلما اعتبر وجوده فی الحکم    الوضعی بالسبب، و یقولون: إنّ الملاقاة سبب للنجاسة، و الحیازة سبب 

فهو شرط فی باب التکلیف و سبب فی باب الوضع. فالسببیة و الشرطیة بالنسبة الی التکلیف منتزعة من جعل  

 التکلیف مقیداً بوجود شیء فی الموضوع. 

 

 الفرق بین العزیمة و الرخصة

 

   فرق بین العزیمة و الرخصةال ▲

العزیمة: عبارة عن سقوط الأمر. بجمیع مراتبه، و الرخصة: عبارة عن سقوطه ببعض مراتبه، فاذا أمر المولی بشیء  

ثم أسقط الامر رأساً، کما فی الرکعتین الأخیرتین للمسافر، فیکون الاتیان به استناداً الی المولی تشریعاً محرماً و  

 اذا امر بشیء وجوباً ثم سقط وجوبه و بقی رجحانه فهذا هو الرخصة. هذا هو العزیمة، و

 



 الفرق بین المس و المسح 

 

   الفرق بین المس و المسح ▲

رٍّ کمسح  المس عبارة عن مجرد الاصابة بالشی کاصابة الید بالکتاب مثلاً و المسح عبارة عن الاصابة مع جَ

 الوضوء.

 

 الفرق بین الحلال و المباح 

 

   الفرق بین الحلال و المباح ▲

الحلال هو المباح الذی علم اباحته بالشرع و المباح لا یعتبر فیه ذلک تقول المشی فی السوق مباح و لا تقول  

 حلال، و الحلال خلاف الحرام و المباح خلاف المحظور.

 

 الفرق بین الدین و القرض 

 

   الفرق بین الدین و القرض ▲

الدین هو ما له اجل کاعطاء درهم لشخص الی مدة معیّنة و ما لا اجل له القرض و قد یستعمل القرض علی ما  

 فیه اجل. 

 



 الفرق بین الخوف و الخشیة 

 

   الفرق بین الخوف و الخشیة ▲

[(و الخوف  20المراد من الخشیة: هی الخوف المقدس کخوف من الله تعالی: انما یخشی الله من عباده العلماء)]

 اعم من ان یکون مقدساً ام لا. 

 28: 35[. فاطر  20]

 

 الفرق بین الجاهل القاصر و المقصر

 

   اصر و المقصرالفرق بین الجاهل الق  ▲

الجاهل القاصر من لم یتمکن من الفحص او فحص فلم یعثر ـ او من کان جاهلاً بالجهل المرکب ـ و الجاهل 

 المقصر هو الملتفت الی الاحکام فلم یتعلم تهاوناً حتی غفل حین العمل.

مطابقة للواقع ام   فلا ینبغی التردد فی أن الجاهل القاصر لا یستحق العقاب علی شیء من اعماله سواء کانت

مخالفة له، کما اذا استند الی امارة شرعیة او فتوی من یجوز تقلیده و کانتا مخالفتین للواقع و ذلک لقصوره مع  

 استناده فی اعماله الی الحجة الشرعیة. 

ک  و اما الجاهل المقصر فهو علی عکس الجاهل القاصر یستحق العقاب علی اعماله اذا کانت مخالفة للواقع و ذل

 لانه قد قصّر فی الفحص و السئوال و خالف الواقع من غیر ان یستند فیه الی حجة شرعیة. 

بل یمکن الالتزام باستحقاق المقصر العقاب حتی اذا کان عمله مطابقاً للواقع الا انه یختص بما اذا کان ملتفتاً حال  

 عمله و ان کان مطابقا للواقع. العمل لکونه مصداقا بارزاً للتجری القبیح و بذلک یستحق العقاب علی  

انما الکلام فی اعمال الجاهل المقصر من عباداته و معاملاته هل انها تقع صحیحة او فاسدة انما یخص افعاله التی 

یترتب علی صحتها او فسادها اثر عملی بالاضافة الی زمانی الحال او الاستقبال بخلاف شرب العصیر العنبی بعد  

م التفت و تردد فی جوازه و حرمته، فانه لا اثر للحکم بحرمته و حلیته بالاضافة الی زمانی  غلیانه و قبل تثلیثه ث



 الحال او الاستقبال. 

ذهب السید طباطبائی صاحب العروة )ره( الی بطلان عمل الجاهل المقصر الملتفت و ان کان مطابقا للواقع لانه لا  

 یتمشی منه قصد القربة فی عباداته 

)ره( قال: و الصحیح ان عمل الجاهل المقصر کالقاصر محکوم بالصحة ملتفتاً کان ام لم یکن اذا  و الامام الخوئی 

کان مطابقاً للواقع و ذلک امّا فی التوصلیات فلاجل ان الامور التوصلیة لا یعتبر فیها غیر الاتیان بها مطابقة للواقع، 

 و المفروض ان المقصر او غیره اتی بما هو مطابق للواقع.

ما فی العبادات فلان العبادة امر ممکن الصدور من الجاهل اما غیر الملتفت فظاهر و اما الملتفت فلانه اذا اتی  و ا

 بها برجاء انها مما امر به الله سبحانه تحققت به الاضافة نحوه فاذا کانت مطابقة للواقع وقعت صحیحة لا محالة. 

 

 تکوینی و التشریعیالفرق بین الخضوع ال

 

   الفرق بین الخضوع التکوینی و التشریعی ▲

الخضوع التکوینی عبارة عن الوجود المخلوقیة ثابت لجمیع الموجودات و الخضوع التکلیفی الذی هو عبارة عن  

 الانقیاد و اطاعة الامر و النهی و عدم المخالفة

خشوع: الخضوع فی البدن و الخشوع فی الصوت و البصر و قال صاحب المحکم:  و اما الفرق بین الخضوع و ال

 خشع، یخشع، خشوعاً، و تخشع رمی ببصره نحن الارض و خفض صوته.

 

 المراد من الکافر و المشرک 

 

   المراد من الکافر و المشرک ▲



الکافر اسم لمن لا ایمان له فان قال بألهین فصاعدا خصّ باسم المشرک و ان کان متدیناً ببعض الادیان او الکتب  

 المنسوخة خصّ باسم الکتابی و ان کان یقول بقدم الدهر و استناد الحوادث الیه یسمّی باسم الدهری. 

 

 بین علم الهیئة و علم النجوم  الفرق

 

   الفرق بین علم الهیئة و علم النجوم ▲

علم الهیئة، و هو علم یبحث فیه عن نظام العالم العلوی و حرکات النجوم و اوضاعها بقیاس بعضها الی بعض:  

الخسوف و الاحتراق و الارتفاع و   من الطلوع و الغروب و المدار و القرب و البعد و الاقتران و الکسوف و 

 الحضیض و نحو ذلک. 

و علم النجوم، هو علم یبحث فیه عن ارتباط حوادث الکون و العالم السفلی بأوضاع النجوم و کیفیّة تأثیرها فیها 

کارتباط الموالید و الاعمار و الوفیات و الرخص و الغلاء و السعد و النحس و القتال و الصلح و نحو ذلک من  

 ادث الکون باوضاع النجوم و حالتها. حو

و لایخفی انّ علم الهیئة بذاته علم شریف یوجب الأطلاع علیه زیادة معرفة بالنسبة الی الحق تعالی و صفاته و  

 [( 21افعاله، و انما الکلام فی علم النجوم ففیه اقوال و مباحث عند الفقهاء فلیراجع فی کتب الفقهیة. )] 

 . 3ب المحرمة، ج [. دراسات فی المکاس21]

 

 الفرق بین الاجرة و الجعل و بین الارتزاق

 

   الفرق بین الاجرة و الجعل و بین الارتزاق  ▲



انّ فی الأجرة و الجعل یقدّر العمل و العوض و المدّة فی ضمن عقد الاجارة أو الجعالة، و اماّ الارتزاق من بیت  

 المال )کالقاضی( فمنوط بنظر الحاکم من غیر ان یقدّر بقدر خاصّ و عقد بینهما. 

 

 الفرق بین الحرمة الذاتی و التشریعی 

 

   الفرق بین الحرمة الذاتی و التشریعی ▲

 الاولی: لیست تابعة لقصد المکلف کشرب الخمر مثلاً. 

و الثانیة: تابعة لقصد المکلّف کالآمین فی الصلاة بعد و لا الضالین بقول المشروع فأنّه فی نفسه لیس محرّماً بل  

 اتیانه بقصد الورود حرامٌ. 

 

 الفرق بین الظلم و الجور 

 

  الفرق بین الظلم و الجور ▲

لعل الفرق بینهما هو الفرق بین الافراط و التفریط حیث انّ کلّاً منهما مقابل العدل و هو کون الشی فی حد الوسط  

فعدم معاملة شخص مع غیره علی العدل  و عدم الکون فیه تارة بعدم الوصول الی هذا الحد و أخری بالتّجاوز عنه 

و حدّ الوسط الذی ینبغی کونها علیه ان کان بنحو عدم الوصول الی ذلک الحد فهو جور و انکان بنحو التجاوز 

 عنه فهو ظلم هذا فیما اجتمعا 

 [(22اجتمعا.)]  و اما اذا افترقا فکلّ منهما یعمّ الآخر فیکونان کالفقیر و المسکین اذا اجتمعا افترقا و اذا افترقا

 . 110[. شرح المکاسب للشهیدی التبریزی، ص:22]

 



 الفرق بین القسط و العدل 

 

   الفرق بین القسط و العدل ▲

ان القسط هو العدل البیّن الظاهر و منه یسمّی المکیال قسطاً و المیزان قسطاً لانه یصور لک العدل فی الوزن حتی  

تراه ظاهراً و قد یکون من العدل ما یخفی و لهذا قلنا القسط هو النصیب الذی بینت وجوهه و تقسط القوم الشی  

اَقْسَطَ یُقْسِطُ فهو مقسطٌ اذا عدل، و قَسَطَ، یَقْسِطُ، فهو قاسطٌ   [( المُقْسطْ: هو العادل. یقال: 23تقاسموا بالقسط.)]

اذا جارَ، فکانّ الهمزة فی القسط للسّب و یستعمل بمعنی المیزان و الحصّة و النصیب و قیل: القسط هو عدل  

 الذی بین الخالق و الانسان او بین انسان و انسان آخر. العدل یکون 

 [(24بالعدل قامت السموات و الارض.)]  : یقال  لذا و الاعم  معنی له 

و کتب عبدالملک الی سعید بن جبیر یسأله عن العدل فاجابه: أنّ العدل علی اربعة انحاء: العدل فی الحکم، قال  

[( و العدل فی القول، قال الله تعالی: و اذا قلتم فَاعْدِلوا.  25الله تعالی: و اذا حکمتم بین الناس ان تحکموا بالعدل)]

[(و العدل فی الإشراک قال الله عز و جل: ثم  27[(و العدل فی الفدیة قال الله تعالی: لا یُقْبَلُ منها عدل)]26)]

 [( 28الذین کفروا بربهم یعدلون ای یُشرکون.)] 

[. النساء  25من سورة الرحمان ]   9[. تفسیر الصافی فی ذیل آیة 24[. الفروق اللغویة لا بی هلال العسکری ]23]

 . 1: 6[. الانعام 28. ]123: 2[. البقرة 27. ]152: 6[. الانعام 26. ]58: 4

 

 الفرق بین الخراج و المقاسمة

 

   الفرق بین الخراج و المقاسمة ▲

 المقاسمة ما یؤخذ من حاصل الارض و البستان نسبته الیه بالجزئیة کالنصف و الثلث مثلا

 الخراج مقدار معیّن من المال یضرب علی الارض او البستان کان یجعل علی کل جریب کذا درهماً.  و

 )و الذی یأخذه الجائر من الغلّات باسم المقاسمة و من الاموال باسم الخراج(.



 

 اقسام الانفال 

 

   اقسام الانفال ▲

 و فی المفردات النفل هو الغنیمة بعینهالکن اختلف العبارة عنها لاختلاف الاعتبار،  

 فانه اذا اعتبر بکونه مظفوراً به یقال لها غنیمة، و اذا اعتبر بکونه منحة من الله ابتداءً 

 . من غیر وجوب یقال له نفل و قیل هو مایحصل للمسلمین بغیر قتال و هو الفئ انتهی

 و المتحصل من المجموع ان النفل بالفتح و التحریک یستعمل فی اللغة بمعنی الغنیمة و الزیادة. 

و فی الاصطلاح الذی کثر استعماله فیه فی النصوص بل قد اصطلح علیه الاصحاب فی الفقه ، هو انه عبارة عن  

المسلمین بعنوان ولایته علی الناس و   عدة اعیان کثیرة و اموال وافرة منقولة و غیر منقولة قدجعلها الله لامام

حکومته علی المجتمع و رئاسته العامة الإلهیة، فهی غنائم و فوائد موهوبة من قبل الله تعالی علی الوالی من الله و  

علی الامة المطیعة له، و له ان یصرفها فی تقویة الاسلام و مصالح المسلمین کیفما رآه و یختلف ذلک باختلاف  

 لازمنة و اختلاف حال نفس الأعیان. الاحوال و ا

 و لها مصادیق کثیرة حصرها الاصحاب فی امور:  

ـ منها کل ما اخذ من اهل الحرب من الکفار مما لم یوجف علیه بخیل و لارکاب ارضاً کانت أو غیرها انجلی 1

 عنها أهلها أو سلموها للمسلمین طوعاً أو خوفاً أو لغیر ذلک. 

لتی لاینتفع بها الاّ باحیائها ، سواء احرز انه لم یجر علیه ملک احد أو لم یحرز أو احرز ـ و منها الارض الموات ا2

 انه قد جری علیها الید لکن قد باد و هلک. 

 ـ و منها اسیاف البحار ای سواحلها و شطوط الانهار الکبار مما لم یتملکه أحد. 3

عامرة بالاصالة أی المهیاة بالطبع للزرع او لغرس أو  ـ و منها کل ارض لا ربّ لها و لو لم تکن مواتاً کالارض ال4

البناء او غیرها بحیث لایحتاج الی ازالة مانع و إعداد مقدمة، و ما قدیخرج من وسط البحار و الأنهار الکبیرة من  

 الجزائر و مایظهر من حوالیها بعد ماکانت معمورة . 

 بات و الاشجار مالم یسبق الیها احد. ـ و منها رؤوس الجبال و مایکون فیها من الاحجار و الن5

 ـ و منها بطون الأودیة. 6

 ـ و منها الآجام و هی الأرض الملتفة بالاشجار و القصب بنفسها لامن معّمر. 7



ـ و منها القطایع و هی ما أقطعه الملوک لأنفسهم و جعلوها دوراً و مساکن و بساتین و مزارع و مراتع و مرافق  8

بهم و ضیوفهم و خیولهم و مراکبهم و مواشهم و غیر ذلک بعد ان غلب علیهم لمعایشهم و لهو هم و لع

 المسلمون و أخذوها عنوة. 

ـ و منها صفایا أموال الملوک من المرکب و أثاث البیوت و الألبسة و الفرش و الممالیک من عبید و اماء و  9

 غیرها.

موال ثمینة و عبید و اماء ذوی فنون و کمالات  ـ و منها صفو الغنیمة کفرس جواد، و مراکب فارهة عصریة، و ا10

. 

 ـ و منها الغنائم التی لیس بإذن الامام الشاملة للأراضی العامرة و انواع ما یغنمه عسکر المسلمین من اهل الکفر.11

ـ و منها إرث من لاوارث له الشامل لجمیع ما یمکن ان یملکه الانسان من الأبنیة و الضیاع و العقار و  12

 کین و غیرها.الدکا

 ـ و منها المعادن الظاهرة و الباطنة التی لم یتملکها احد تبعاً لارضه أو مستقلة. 13

ـ و منها البحار کلها الاّ شیئاً یسیراً مما یقرب من سواحلها بالمقدار الذی تصرف فیه الناس أو کان حریماً لما  14

 تصرفوا فیه.

ة ، بالمقدار المیسور للبشر من التصرف فیه و الانتفاع  ـ و منها الهواء و الفضاء حول الکرة الارضی15

بهبالإستطرقات الجوّیة،عدا ما یحتاج الیه سکنة البلاد و الأراضی المملوکة من الفضاء الذی تعلوه الابنیة و البروج 

 و الاشجار و نحوها.

ما بما دل من الأخبار علی أنّ  و هذان الأخیران لم یذکر هما الاصحاب و لم یأتوا لها بدلیل و یمکن الاستدلال له

 باب ان الارض کلها للإمام(.  407، ص 1الدنیا و ما فیها للإمام )کافی ، ج

 

 المراد من الغنائم

 

  المراد من الغنائم ▲

اعلموا أنّما غنمتم من شیء فأنّ لله خمسه   و مما یتعلق فیه الخمس الغنائم کما دل علیه الکتاب ـ کقوله تعالی: و

[( و السنة: کصحیحة عبدالله بن سنان مثلاً قال:  29و للرسول و لذی القربی و الیتامی و المساکین و ابن السبیل)]



 [( 30سمعت ابا عبدالله )ع( یقول: لیس الخمس الّا فی الغنائم خاصة.)]

کفار من اهل الحرب قهراً بالمقاتلة معهم او الاعم منه و غیره و أنّ انما الکلام فی ان الغنائم عبارة عما اخذ من ال

 الغنیمة التی یجب فیها الخمس عامة للمنقول و غیره او مختصة بالمنقول فقط؟ 

المشهور بین الاصحاب ان الغنیمة عامة للمنقول و غیره کالاراضی و الدور و الاشجار و المصانع و غیرها و ذهب  

 لی اختصاصه بالغنائم المنقولة. جماعة من الاصحاب ا

و من جملة من قال بالعموم سماحة آیة ا... العظمی الاستاذ المحقق الکابلی )مد ظله العالی( و هذا ما هو نصّ  

عبارته: و یمکن ان یقال: ان المراد منها مطلق النفع و الفائدة و ما اخذ من الکفار بالقتال احد مصادیقها، و ذلک  

ر فی صحیحة علی بن مهزیارو قد جاء فیها: قال الله تعالی: ) و اعلموا انما غنمتم من شیءٍ فان  لما ورد من التفسی

لله خمسه و لذی القربی و الیتامی و المساکین و ابن السّبیل ان کنتم آمنتم بالله و ما انزلنا علی عبدنا یوم الفرقان 

الفوائد یرحمک الله فهی الغنیمة یغنمها المرء و الفائدة  یوم التقی الجمعان، و الله علی کلّ شیءٍ قدیر، فالغنائم و 

یفیدها، و الجائزة من الانسان للانسان التی لها خطر، و المیراث الذی لا یحتسب من غیر أب و لا ابن، و مثل  

 [( 31عدو یصطلم فیؤخد ما له الخ.)] 

قة و ما اخذ من الکفار بالحرب و القتال و الظاهر منها ان الفائدة عطف تفسیری للغنیمة فمعناها هی الفائدة المطل

احد مصادیقها لاانها منحصرة فیه کما تشهد لذلک الامثلة التی ذکرها فی تفسیر الغنیمة فتأمل فیها حتی یظهر لک  

 صدق ما ذکرناه

و قد عد من الفوائد مال اخذ من عدو اصطلم، و هو یشمل المنقول و غیر المنقول فأنّ الاراضی المفتوحة عنوة  

مال اخذ من عدوّ اصطلم و هی مصداق للغنائم و الفوائد التی فیها الخمس، و کذا المیراث الذی لایحتسب  

یشمل المنقول و غیر المنقول فعلیه تکون هذه الصحیحة من ادلة المشهور القائلین بوجوب الخمس فی مطلق  

 [( 32الغنائم و ان کانت غیر منقولة. )] 

من   8ب 6[. الوسائل ج31. ] 1من ابواب ما یجب فیه الخمس ح 2ب  6وسائل ج[. ال 30. ]41: 8[. الانفال  29]

 . 7[. کتاب الخمس، ص: 32. ]5ابواب ما یجب فیه الخمس ح

 

 المراد من متعلق الخمس 

 



   المراد من متعلق الخمس ▲

 المحتملات فی المسئلة کثیرة: 

نسب الی المشهور بین المتأخرین من انه ملک بنحو الکسر المشاع و من آثاره عدم جواز التّصرف فی  الاول: ما 

 المال إلّا باذن ولی الخمس، و الظاهر من آیة الخمس هو ذلک. 

 الثانی: انه ملک بنحو الکلی فی المعین و من آثاره جواز التصرف فی متعلق الخمس، مادام مقدار الخمس باقیاً. 

ان یکون ارباب الخمس شریکاً فی المالیة، نظیر ارث الزوجة من البناء فانها لاترث من عینه، بل من مالیته،  الثالث:

 و نسب هذا القول الی الشهید الصدر )ره( 

الرابع: انه من قبیل حق الرهانة و مقتضاه ثبوت الحق فی الذمة مع کون العین باجمعها وثیقة له فلا یجوز التصرف 

 ؤدّ الحق.فیها ما لم ی

الخامس: ان یتعلق الحق بالذمة محضاً بلا تعلق بالمال نسب الی الشافعی و عن ابن حمزة ایضاً نسبته الی بعض  

 اصحابنا و لکن لم یعرف القائل به فی اصحابنا بل حکی اجماعهم علی خلافه. 

المولی بشئ و لایخرج   السادس: ان یکون من قبیل حق الجنایة المتعلق بالعبد الجانی خطأ حیث لایشتغل ذمة

العبد ایضاً عن ملک مولاه نعم هو مخیر بین دفع نفس العبد لیسترقوه و بین دفع القیمة ففی الحقیقة یکون حق  

 اولیاء المقتول هو الجامع بین نفس العبد و قیمته.

الناذر و بین الله  السابع: ان یکون من قبیل منذور التصدق فان حقیقة النذر تملیک العمل لله تعالی أو عقد بین 

یتعقّبه وجوب الوفاء وهو حکم تکلیفی ینتزع منه حکم وضعی اعنی استحقاق الفقیر لان یدفع الیه هذا المال لا  

 الملکیة الفعلیة فما لم  

 [( 33یدفع المال بقصد التقرب لایخرج عن ملک مالکه و انما یصیر ملکاً للفقیر بدفعه الیه.)] 

لمحقق الکابلی)مدظله العالی(الوجه الثالث کما صرّح فی کتاب خمسه: ولکن  اختار من هذه الوجوه شیخنا ا

الاظهر هو القول الثالث و هو الشرکة فی المالیة. و استدل علی مدعاه بالسیرة القطعیة و حکمة ایجاب الواجبات 

اش و ایجاد التوازن  المالیة من الزکات و الخمس و الکفارات و نحوها من انها لرفع حاجات الفقراء فی امرار المع

فی الجامعة نسبیّاً و هو یتحقق باعطاء المال لهم، و لایتوقف علی الدفع من نفس العین و روایات الزکات الدالة  

 علی تعلق الزکات بالمالیة. 

 [. کتاب الخمس للفقیهین.33]

 



 اقسام المرتد

 

  اقسام المرتد ▲

 المرتد عبارة عمن خرج عن دین الاسلام و هو علی قسمین:

»فطری« و »ملی« فالفطری من ولد علی الاسلام بان کان ابواه أو احدهما مسلماً ثم دخل فی الکفر. و قیل: من  

ر و فسّر ثالث: و هو المرتد الذی انعقد  ولد علی الاسلام و وصف بالاسلام حین بلغ أو حین صار ممیزاً ثم کف

واحد ابویه أو کلاهما مسلم فیقتل و تبین عنه زوجته و تقسم امواله، و المشهور عدم قبول توبته و اسلامه و انه  

مخلد فی النار کبقیة الکفار و ذهب جملة من المحققین الی قبول توبته و اسلامه فیما بینه و بین الله سبحانه واقعاً 

تعامل معه معاملة المسلمین و حکم بعدم قبولهما ظاهراً بالحکم بنجاسته و کفره و غیرهما من الاحکام   و انه

المترتبة علی الکفار و الصحیح هو القول الوسط کما اختاره جملة من المحققین من السید الیزدی و الامام الخوئی  

 حتی تتوب أو تخلد فی السجن.    علیها یضیّق  و تحبس  بل تقتل  لم امرأة کان ان و( ټو غیرهما )

 و الملّی من اسلم عن کفر اصلی ثم رجع ثانیاً الی الکفر.  

و الملّی ان کان رجلاً یستتاب ثلاثة ایام أو بمقدار یمکن معه رجوعه فان تاب و الاّ قتل، و لاتزول منه املاکه  

عدّتها فان تاب فیها رجع الیها. و ان کان  مادام حیّاً و ینفسخ العقد بینه و بین زوجته و لکنه مراعی علی انقضاء  

 امرأة فکالفطریة.

 

 الفرق بین الحدود و التعزیرات 

 

   الفرق بین الحدود و التعزیرات ▲

 کل ما کان له عقوبة مقدرة، یسمّی حدّاً و مالیس کذلک، یسمّی تعزیراً.  

ظم فی هذا المقام : الحد لغة المنع. و منه اخذ الحد الشرعی، لکونه ذریعة الی المنع عن فعل  و قال بعض الاعا

موجبه و شرعاً عقوبة خاصة یتعلق بایلام البدن بواسطة تلبس المکلف بمعصیة خاصة عیّن الشارع کمیتها فی  



 جمیع افراده کما فی الزنا مثلاً.

لهیاً عالماً عامداً، فعلی الحاکم الشرعی ان یعزّره دون الحد الشرعی  و التعزیر من فعل محرّماً أو ترک واجباً ا

حسب ما یراه فیه من المصلحة، علی اساس انّ فی تطبیق هذه العقوبة علی کل عاص و متمرّد تأثیر کبیر فی ردع  

یثبت موجب    الناس و اصلاح المجتمع و التوازن و ایجاد الامن فیه الذی هو الغایة القصوی و الاهم للشارع ، و

 التعزیرات بشهادة الشاهدین، و بالاقرار و بعلم الحاکم اذا رأی مصلحة. 

 

 الفرق بین الارش و القیمة و اجرت المثل

 

  الفرق بین الارش و القیمة و اجرت المثل ▲

الارش هو المال الذی یجبر به نقص مضمون فی مال أو بدن حصل من فوات و صف الصحة فیه. و اجرت  

المثل اسم لعوض المنفعة الفائتة و القیمة اسم للعین الفائتة کلاً أو بعضاً. و بعبارت اخری التالف ان کان عیناً  

[( و قد یوخذ  34ة فاسمه الارش. )] فاسمه القیمة و ان کان منفعة فاسمه اجرة المثل و ان کان وصف الصح

 الارش من تلف العین ایضاً کما لایخفی. 

 و الارش فی للغة کما فی الصحاح و عن المصباح دیة الجراحات. 

 . 544[. هدایة الطالب الی اسرار المکاسب للشهیدی، ص 34]

 

 الفرق بین حق الرهانة و الجنایة 

 

   الفرق بین حق الرهانة و الجنایة ▲



ان الحق فی الاول یتعلق بالعین بما هو ملک للمالک یکون متقوماً ببقائه علی ملکه و لازمه عدم بقائه مع انتقال  

 العین عنه بناقل بل اما یسقط الحق علی فرض صحة الانتقال أو یمنع الحق عن الانتقال علی فرض بقائه.

لق بالعین مع قطع النظر عن کونها ملکاً للمالک،و لازمه بقائه علی العین حیثما تذهب العین، و لذا و فی الثانی یتع 

یأخذ المجنی علیه بحقه حیثما وجدت العین، و حیث ان للعامل فی باب الزکات ان یسعی بها حیثما وجد العین  

ر و فک عینه من تعلق حق الزکات،  الزکویة، فیشبه بحق الجنایة، و حیث ان للمالک اداء الزکات من مال آخ 

 [( 35فیشبه بحق الرهانة. )]

 [. المکاسب و البیع تقریرات المحقق النائنی. 35]

 

 الفرق بین العادل و الثقة و الاعدل و الاوثق

 

   الفرق بین العادل و الثقة و الاعدل و الاوثق ▲

یصرّ علی الذنوب و یجتنب عن المعاصی الکبیرة و الثقة محترز عن الکذب . الاعدل ما له احتیاط تام  العادل لا 

 عن المعصیة و الاوثق ما له احتیاط تام عن الکذب. 

 

 الفرق بین الخبر و الحدیث 

 

   الفرق بین الخبر و الحدیث ▲

 الخبر ما روی عن المعصوم أو غیره و الحدیث ما روی عن المعصوم فقط. 

 



 الفرق بین الاخبار و الآثار 

 

   الفرق بین الاخبار و الآثار ▲

اذا افترقا اجتمعا اذا ذکر احدهما یراد منه ما روی عن   الاخبار و الآثار کالفقیر و المسکین اذا اجتمعا افترقا و

  ماروی الآثار من  یراد و( ص )النبی  عن روی  ما  الاخبار من  یراد کلاهما  ذکر اذا و( ٹالنبی)ص( أو عن الأئمة )

 (. ٹ)الأئمة  عن

 

 اقسام الخبر عند الفقهاء 

 

   لخبر عند الفقهاءاقسام ا ▲

ـ الصحیح: ما کان سلسلة سنده امامیین ممدوحین بالتوثیق مع الاتصال. و عرّفه الشهید الاوّل: ما اتصلت روایته  1

 الی المعصوم بعدل امامیّ. 

تعریف الشهید الثانی: ما اتّصل سنده الی المعصوم بنقل العدل الإمامی عن مثله فی جمیع الطبقات و إن اعتاره  

 شذوذ. 

 ـ الحسن: ما کانوا امامیین ممدوحین بغیر التوثیق کلاً أو بعضاً مع توثیق الباقی. 2

 تعریف الشهید الاوّل : ما رواه الممدوح من غیر نصّ علی عدالته. 

شهید الثانی: ما اتصل کذلک بامامی ممدوح بلامعارضة ذمّ مقبول، من غیر نصّ علی عدالته فی جمیع  تعریف ال

 مراتبه أو بعضها مع کون الباقی بصفة رجال الصحیح.

ـ الموثق: ما کان کلهم أو بعضهم غیر امامیین مع توثیق الکل و قدیسمّی بالقوی ایضاً و قدیطلق القوی علی  3

 ن مسکوتاً عن مدحهم و ذمهم. ماکان رجاله امامیی

 تعریف الشهید الاول: ما رواه من نصّ علی توثیقیه مع فساد عقیدته، و یسمّی القوی. 

تعریف الشهید الثانی: ما دخل فی طریقه من نصّ الاصحاب علی توثیقه، مع فساد عقیدته، و لم یشتمل باقیه علی  



 ضعف. 

 جهة صدقه و کذبه.  ـ الضعیف: ما کان راوی الحدیث غیر موثوق به من4

 تعریف الشهید الاول: ما یقابل الثلاثة. 

 تعریف الشهید الثانی: ما لاتجتمع فیه شروط احد الثلاثة. 

 ـ الموقوف: هو الخبر المجهول الراوی أو مقطوع السند. 5

 ـ المرسل: خبر محذوف السند. 6

أنّ المحدّث بإسقاط الراوی رفع الربط  المرسل هو مأخوذ من إرسال الدّابة، بمعنی رفع القید و الربط عنها، فک

الذی بین رجال السند بعضهم ببعض، و فسّره الشهید بقوله: ما رواه عن المعصوم من لم یدرکه سواء کان الراوی  

تابعیّاً أم غیره، صغیراً أم کبیراً، و سواء کان الساقط واحداً أم اکثر ، و سواء رواه بغیر واسطة أو بواسطة نسیها بأن  

 بذلک أو ترکها مع علمه بها، أو أبهمها. صرّح 

( یطلق علی ما أضیف الی المعصوم من قول بان یقول فی الروایة انّه )ع( قال کذا  1ـ المرفوع: فیه اصطلاحان : 7

 أو بفعل بأن یقول فعل کذا، أو تقریر بأن یقول فعل فلان بحضرته کذا و لم ینکره علیه.

  کان   متّصلاً کان الاقسام ایّ  من ( ٹمما اضیف الی النبی)ص( أو احد الائمة )قال والد بهاء الدین العاملی: و هو 

 فرض  علی و اولا، اسناد  له کان سواء المعصوم الی اضافته المرفوع فمقوّم تقریراً أو فعلاً  أو کان قولاً منقطعاً، أو

 . ناقصاً أو کاملاً کان   وجوده

لی المعصوم باسناد أولا فهو مرفوع و اذا اضیف الی  ا اُضیف فان الموقوف مقابل فی فالمرفوع هذا علی  و

 مصاحب المعصوم باسناد أولا فهو موقوف.

ب( و قدیطلق علی ما اضیف الی المعصوم باسناد منقطع، قال والد الشیخ بهاء الدین العاملی: و اعلم ان من  

 له  یقال  هذا فمثل( ٹاحد الأئمة )المرفوع قول الراوی یرفعه أو ینمیه )ینسبه( أو یبلغ به الی قول النبی)ص( أو 

 . الآن الینا بالنسبة  معلّقاً  أو مرسلاً  أو منقطعاً کان ان و  موضوع:  الآن

 .  الکذب علی تواطئهم احتمال غیر  من بصدقه القطع بنفسه یفید  جماعة خبر: المتواتر ـ8

اس هو اخبار جماعة یؤمن من تعمّد فالمقی  عدد، فیه لایشترط انّه الحق و التواتر، معه  یتحقّق  عدد  اقل فی اختلفوا

هم الکذب وهو یختلف و یتخلّف باختلاف الموارد فربّ مورد یکفی فیه عدد اذا کان الموضوع بعیداً عن الهوی  

و الکذب، و ربّ موضوع لایکفی فیه ذلک العدد، و بذلک یظهر انّ تقدیره بالخمسة أو العشرة أو العشرین أو  

 له.  الاربعین أو السبعین لا اساس 

 



 اقسام المتواتر 

 

   اقسام المتواتر ▲

 المتواتر علی قسمین: لفظی و معنوی. 

فالأول : ما اذا اتّحدت الفاظ المخبرین فی اخبارهم کقوله)ص( »انما الاعمال بالنیّات« علی القول بتواتره و قوله  

 ی مولاه« و قوله)ص( انّی تارک فیکم الثقلین«.)ص( » من کنت مولاه فعل 

و الثانی: ما اذا تعدّدت الفاظ المخبرین و لکن اشتمل کلّ منها علی معنی مشترک بینها بالتضمن أو الالتزام و 

حصل العلم بذلک العدد المشترک بسبب کثرة الاخبار، کما فی الاخبار الواردة فی بطولة علی )ع( فی غزواته التی  

 الدلالة الالتزامیة علی شجاعته و بطولته.تدلّ ب

ـ المستفیض: هو ما کان مخبره اکثر من واحد و لم یصل الی حد التواتر. و قیل: کل خبر واحد اذا تجاوز رواته  9

 عن ثلاثة فهو مستفیض. 

 . ـ الغریب : الخبر الذی انفرد واحد بروایته فهو غریب و ان تعددت الطرق الیه، أو تعددت الطرق منه10

ـ الخبر الواحد : کل خبر لم یبلغ حد التواتر فهو خبر واحد. أو خبر نفر لایحصل من قوله »العلم  11

 [(36القطعی«.)]

ـ المشهور هو ما شاع عند اهل الحدیث خاصّة دون غیرهم، بان نقله منهم رواة کثیرون، و لایعرف هذا القسم  12

 الاّ اهل الصناعة.

 مخالفاً لما رواه المشهور و یقال للطرف الراجح:   ـ الشاذ: و هو ما رواه الثقة 13

 المحفوظ ایضاً.

ـ المقبول : هو الحدیث الذی تلقّاه الاصحاب بالقبول و العمل بمضمونه. و المثال الواضح للقبول هو حدیث  14

و الیک  [( 37عمربن حنظلة الوارد فی حال المتخاصمین من اصحابنا و الذی رواه المشایخ الثلاثة فی جوامعهم)] 

 سنده: 

عَنْ دَاوُدَ   محمد بن یَعْقُوبعن مُحَمَّد بْن یَحْیَى عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُسَیْنِ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عِیسَى عَنْ صَفْوَان بْنِ یَحْیَى

صْحَابِنَا بَیْنَهمَُا مُنَازَعَةٌ فِی دَیْنٍ أَوْ  بْنِ الْحُصیْنِ عَنْ عُمَرَ بْنِ حَنْظَلَةَ قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ)ع(عَنْ رَجُلَیْنِ مِنْ أَ

[( و علیه  38مِیرَاثٍ فَتَحَاکمََا إِلَى السُّلْطَانِ وَ إِلَى الْقُضَاةِ أَ یَحِلُّ ذَلِک؟ قدتلقّاه الاصحاب بالقبول فی باب القضاء)] 

 المدار فی ذلک الباب و ان خالف بعض الاعلام فلیراجع فی علم الرجال. 



[. الکلینی فی  37، و اصول الحدیث و احکامه للاستاذ آیة الله السبحانی. ]3اللمعة للکلانتری، ج  [. شرح 36]

 [. کآیة الله العظمی الوحید الخراسانی. 38الکافی، و الصدوق فی الفقیه و الشیخ فی التهذیب. ] 

 

 اصحاب الاجماع

 

   لاجماعاصحاب ا  ▲

[( تحت عنوان تسمیة  39ان السید الجلیل بحر العلوم )ره( جمع اسماء من ذکره الکشی فی المواضع الثلاثة)]

  ابی اصحاب من   الاولین هؤلاء تصدیق علی  العصابة اجتمعت(: ٸالفقهاء من اصحاب ابی جعفر و ابی عبد الله ) 

الوا افقه الاولین ستة: زرارة و معروف بن خربوز وبرید،  فق بالفقه لهم  انقادوا و  ،(ٸ)الله  عبد ابی اصحاب و جعفر

و ابوبصیر الأسدی، و الفضل بن یسار، و محمد بن مسلم الطائفی قالوا:وافقه الستةزرارة:وقال بعضهم:مکان  

ابوبصیرالأسدی ابوبصیر المرادی، وهولیث بن البختری الی... فی منظومته وخالفه فی اشخاص من الستة الاولی،  

 (: قال)ره

 

 تَصْحِیْحِ ما یَصِحُّ عَن جَماعَةٍ فَلْیُعْلَما قَدْ أجْمَعَ الکُلُّ عَلى

 تِسْعَة     وَ خَمْسَةٌ وَ  أرَبَعةٌ رَفعَةٍ    و   نَجَابَةٍ  وَ هُمْ أولوا 

 الأوْتَادِ     مِن مِنْهُمْ  أربعةُ  الأمجادِ مِنَ   الأولى   فَالسِّتة

 فَتى یَا[(42)]لَیْث  وَ[(41)] محمّدٌ   ثُمَّ دْ أتى قَ  [( 40)]  بَرِیدٌ  زُرَارةٌکذا

 مَعْرُوفٌ  بیْنَنَا مَا هُوَالذی وَ[( 44)] مَعْرُوفٌ ،بَعْدَهُ[(43)]الفُضَیْلُ کَذا

 الأوَائِلِ  مِن   أولُوالفَضَائِلِ رُتْبَتُهم أدْنىالوُسْطَى السِّتةُ و

 [(48[( حَمّادَانِ)]47دَلانِ ثُمّ)]العَبْ و[( 46)] أبان  مَعْ   [( 45)]الجَمِیل  جَمِیلُ

 الرضوانُ علیهما[(50)]ویونسٌ    [( 49صفوانُ)]هُمْ و السّتةالأُخرى

  
  

  وَشَذَّ عِنْدَنَا الاَصَحُّ ذَکَرْنَاهُ وَما[( 54)] أحْمَدُ  ثُمَّ [(  53)]اللهِ عَبدُ  کَذاکَ     [( 52)] کذامحمّدُ[( 51)]مَحْبوبِ ابنُ ثُمَّ

 [(55به خَالَفَنَا)] مَنْ قَوْلُ



 فاصحاب الاجماع حسب ما ذکره بحر العلوم )ره(: 

 ـ زرارة بن اعین 1

 ـ برید بن معاویة 2

 ـ محمد بن مسلم3

 ـ ابوبصیر المرادی )لیث بن البختری(4

 ـ فضیل بن یسار 5

 ـ معروف بن خربوذ 6

 ـ جمیل بن دراج7

 ـ ابان بن عثمان 8

 ـ عبد الله بن مسکان 9

 بکیر ـ عبد الله بن10

 ـ حماد بن عثمان 11

 ـ حماد بن عیسی 12

 ـ صفوان بن یحی 13

 

 ـ یونس بن عبدالرحمان 14

 ـ الحسن بن محبوب15

 ـ محمد بن ابی عمی 16

 ـ عبد الله بن مغیرة 17

 ـ احمد بن محمد بن ابی نصر البزنطی18

 با بصیر المرادی منهم. اختار الکشی أنّ ابابصیر الاسدی من اصحاب الاجماع و اختار السید بحر العلوم ان ا

[. ابو بصیر المرادی  42[. محمد بن مسلم. ] 41[. برید بن معاویة. ]40. ]466،  322، 206[. رجال الکشی، ص39]

[. ابان بن  46[. جمیل بن درّاج. ] 45[. معروف بن خربوذ. ] 44[. الفضیل بن یسار. ]43و هو لیث بن البختری. ] 

[. صفوان بن  49[. حماد بن عثمان و حماد بن عیسی. ]48الله بن بکیر. ] [. عبدالله بن مسکان وعبد 47عثمان. ]

[. عبد الله بن مغیرة.  53[. محمد بن ابی عمیر. ] 52[. الحسن بن محبوب. ]51[. یونس عبد الرحمان. ]50یحیی. ]

 [.مراده الکشی. 55[. احمد بن محمد بن ابی نصر البزنطی. ]54]



 

 حقیقة البیع 

 

  حقیقة البیع ▲

 عرّف الفقهاء البیع بتعاریف شتی نذکر بعضها لتوسعة الذهن و اختیار ما هو الحق فی المقام. 

الاول: ان البیع انتقال عینٍ مملوکة من شخصٍ الی غیره بعوض مقدّرٍ علی وجه التراضی. کما ذکره الشیخ فی  

 [( 56ة فی التذکرة. )]المبسوط، و العلام

 الثانی: ان البیع هو الایجاب و القبول الدالین علی الانتقال کما هو المشهور بین الفقهاء. 

 الثالث : ان البیع نقل العین بالصیغة المخصوصة. کما حکی هذا التعریف عن اللمحقق الکرکی فی جامع المقاصد.

 [(57یخ الاعظم)ره(.)] الرابع: البیع انشاء تملیک عین بمال. کما عرّف الش

و اورد الشیخ الاعظم علی تعریف الاول: و حیث إنّ فی هذا التعریف مسامحة واضحة، )وجه المسامحة حیث ان  

هذا التعریف تعریف باللازم و الاثر فلایسوغ تعریف الشئ بأثره الاّ علی سبیل العنایة و المجاز( عدل آخرون الی  

علی الانتقال. و ناقش علی تعریف الثانی بان البیع من مقولة المعنی دون اللفظ،   تعریفه: بالایجاب و القبول الدالین

 فلاوجه لتفسیره به. 

و اشکل علی تعریف الثالث: مع أنّ النقل لیس مرادفاً للبیع ، و لذا صرّح فی التذکرة بانّ ایجاب البیع لایقع  

خلوّها عن الصیغة و انّ النقل بالصیغة ایضاً    بلفظ)نقلتُ( و جعله من الکنایات ، و أنّ المعاطات عند بیع مع

 لایعقل انشاؤه بالصیغة. 

 و اورد الامام الخوئی)ره( علی تعریف الشیخ ما هذا لفظه: و یتوجه علیه وجوه:  

ـ ان لفظ العین یشمل الأعیان المتمولة و غیرها مع انه)ره( اعتبر المالیة فی العوضین، فلایکون تعریفه هذا مانعاً  1

 ل الأغیار فی المحدود. عن دخو

ـ أنه لو کان البیع إنشاء تملیک عین بمال لزم منه ان یکون التبدیل فیه فی الاضافة الملکیة فقط و قدعرفت  2

خلاف ذلک فیما تقدم )من عمومیة الاضافة سواء کانت اضافة ملکیة، أم کانت اضافة مالیة، أم اضافة حقیقیة، أم  

 غیرها من انحاء الاضافات(.

ه لا دلیل علی اعتبار المالیة فی الثمن. و إنّما المناط فی تحقق مفهوم البیع صدق عنوان المعاوضة علیه و قد  ـ ان3

مر تفصیل ذلک فیما سبق) فاذا کان المبیع مورداً لغرض المشتری ـ سواء کان مالاً عند العقلاء أم لا کالحشرات ـ  



 (  [58و اشتراه بأغلی الثمن صدق علیه مفهوم البیع(.)]

 

الخامس: حقیقة البیع هی الاعتبار النفسانی المُظهَرُ بمظهرٍ خارجیّ. و عرّف فی موضع آخر: البیع موضوع للاعتبار 

 [(59المبَرز فی الخارج بمبرِز ما. کما ذکره الامام الخوئی )ره(.)]

 و سایر التعاریف التی ذکرها الشیخ فی المکاسب یرجع الی هذه التعاریف. 

،  2[. مصباح الفقاهة، ج58[. المکاسب، کتاب البیع. ] 57. ]462، ص1، التذکرة،ج76، ص 2ج  [. المسبوط،56]

 . 53[. نفس المصدر،ص59. ]56ص

 

 النسبة بین البیع و التملیک

 

   النسبة بین البیع و التملیک  ▲

من وجه، اذ قدیوجد التملیک و لایصدق علیه مفهوم البیع، کما فی الهبة، و النسبة بین البیع و التملیک هی العموم 

الوصیة، و الارث و غیر ذلک، و قدیوجد البیع و لایکون هناک تملیک کبیع المتاع بسهم سبیل الله من الزکاة فان  

ة و لذا صدر فی هذا بیع ولیس فیه تملیک فان سهم سبیل الله من الزکاة لیس ملکاً لشخص خاص و لا لجهة معین

آیة الصدقات بلفظ )فی( الظاهرة فی بیان المصرف و مع ذلک کله یجوز بیع السهم المزبور، و صرف ثمنه فی  

سبیل الله. کما یجوز بیع نماء العین الموقوفة فی سبیل الله و صرف ثمن ذلک فی قربات الله مع أن تلک العین  

 جتمعان وهو کثیر. لیست بملک لأحد، و لالجهة و کذا نماؤها. و قدی

 

 اقسام البیع

 

  اقسام البیع ▲



 البیع بالنسبة الی الإخبار بالثمن و عدمه ینقسم الی خمسة اقسام:  

الاول: المساومة: و هی البیع بما یتفقان )البایع و المشتری( علیه من غیر تعرض للإخبار بالثمن، سواء علمه  

 المشتری، ام لا.

 الثانی: المرابحة: هی البیع بزیادة عن رأس المال مع الاخبار بالثمن. 

 الثالث: التولیة هی البیع برأس المال مع الاخبار بالثمن. 

 هی البیع بأقل من رأس المال مع الاخبار بالثمن. الرابع: المواضعة: 

الخامس: التشریک: هو بیع الجزء المشاع برأس المال کان یقول البایع: أشرکتک بالنصف فاذا قبل المشتری  

فیکون شریکاً مع البایع بالنصف. و لم یذکره کثیر من العلماء و ان ذکره الشهید الاول فی اللمعة و الدروس.  

 حقیقة یرجع الی احد الاقسام الاربع فلیس قسماً مستقلاً. التشریک فی ال 

 

 الفرق بین الاخبار و الانشاء

 

   الفرق بین الاخبار و الانشاء ▲

انه وقع الکلام فی حقیقة   اِنّ واقع الانشاء المقابل للاخبار و ان کان من الامور الواضحة التی یعرفها اکثر الناس الاّ

الانشاء و فیما به یمتاز عن الأخبار، فالمعروف بین العلماء: ان الانشاء ایجاد المعنی باللفظ لکن هذاالمعنی غیر تام  

 لان المراد من ایجاد المعنی باللفظ اما ایجاد خارجی، أو ایجاد اعتباری: 

جودات الخارجیة برمتها مستندة الی عللها الخاصة، و  أما الایجاد الخارجی فهو ضروری البطلان بداهة ان المو

 اسبابها المعینة، و مقدماتها الاعدادیة، و من الواضح الذی لاریب فیه ان اللفظ اجنبی عنها. 

و اما الایجاد الاعتباری فان کان المراد به وجوده فی نفس المتکلم فهو واضح الفساد، فان الاعتبار النفسانی من  

 من المعلوم ان افعال النفس توجد فیها بفاعلیتها بلا احتیاج الی عالم الالفاظ اصلاً.افعال النفس، و 

و ان کان المراد من الایجاد الاعتباری وجود المعنی فی اعتبار العقلاء، فیتوجه علیه ان الانشاء و ان کان موضوعاً  

 لاعتبار العقلاء. 

 

لخارج و کلامنا فی تصویر حقیقته، سواء کان ذلک مورداً  إلاّ أنّ هذا الاعتبار مترتب علی تحقق الانشاء فی ا



 یکن. فلانعقل محصلاً للانشاء فی تعریف المشهور. لاعتبار العقلاء أو الشرع، أم لم

 فنکتفی هنا علی تعریف خراریت الفن المحقق الخراسانی و الامام الخوئی)ره(. 

الانشاء هو القول الذی یقصد به ایجاد المعنی فی   و قال المحقق الخراسانی فی حاشیة الرسائل ما هذا لفظه: ان

نفس الامر لا الحکایة عن ثبوته و تحققه فی موطنه من ذهن أو خارج و لهذا لایتّصف بصدق و لا کذب بخلاف  

[( و هذا  60الخبر فانه تقریر للثّابت فی موطنه و حکایة عن ثبوته فی ظرفه و محله فیتصف باحدهما لا محالة. )] 

 رجع الی تعریف الشهید )ره( فی القواعد: الانشاء: هو قول الذی یوجد به معناه فی نفس الأمر. التعریف ی

و الامام الخوئی)ره( ذکر بعد الایراد علی تعریف المشهور ما هذا نصّ تقریراته: و التحقیق: أن الانشاء ابراز 

لثبوت أو السلب بالمظهر الخارجی. وقال الإعتبار النفسانی بمبرز خارجی، کما ان الخبر ابراز قصد الحکایة عن ا

فی مقام الفرق بین الجمل الانشائیة و الخبریة: ان جمل الانشائیة انّما وضعت بهیئاتها الانشائیة لابراز امر ما من  

ت  الامور النفسانیة: و هذا الأمر النفسانی قد یکون اعتباراً من الاعتبارات کما فی الأمر و النهی و العقود و الایقاعا

و قدیکون صفة من الصفات کما فی التمنی و الترجی و لاجل ذلک ان الجمل الانشائیة لاتتصف بالصدق تارة و  

 بالکذب أخری اذ لیس فی مواردها خارج تطابقه النسبة الکلامیة، أو لاتطابقه.

ه فالهیئات و هذا بخلاف الجمل الخبریة، فانها موضوعة لابراز قصد الحکایة عن الثبوت أو السلب . و علی

الترکیبیة للجمل الخبریة امارة علی قصد المتکلم للحکایة عن النسبة و هذا الحکایة قد تطابق الواقع فتکون  

الجملة صادقة و قد تخالفه فتکون کاذبة و قداتضح لک مما ذکرناه ان المتصف بدءً بالصدق و الکذب فی الجمل  

الجملة الخبریة بهما انما هو من قبیل وصف الشئ بحال  الخبریة انما هو الحکایة عن الواقع و اما اتصاف 

 [( 61متعلقه.)]

و بالجملة : فالمعنی فی الإخبار و الإنشاء واحد، لانّه عبارة عن نسبة المبدأ الی الذات، فان قصد بالکلام الحکایة  

 عن النسبة فیکون خبراً، و ان قصد به ایجاد ها یکون انشاءً. 

و الانشاء ما هذا لفظه: کل مرکب تام له نسبة قائمة بین اجزائه تسمّی النسبة التامة   و قال المظفر)ره( حول الخبر

 ایضاً وهذه النسبة:

ـ قد تکون لها حقیقة ثابتة فی ذاتها ، مع غض النظر عن اللفظ و انّما یکون لفظ المرکب حاکیاً و کاشفاً عنها،  1

طر السماء فقلت: مطرت السماء، أو تمطر غداً. فهذا  مثلما اذا وقع حادث أو یقع فیما یأتی، فاخبرت عنه، کم

 یسمّی )الخبر(. 

 اذن الخبر هو: » المرکب التام الذی یصح ان نصفه بالصدق أو الکذب «. 

ـ و قدلاتکون للنسبة التامة حقیقة ثابتة بغض النظر عن اللفظ ، و انما اللفظ هو الذی یحقق النسبة و یوجدها  2

رح إنّ المتکلم یوجد المعنی بلفظ المرکب، فلیس وراء الکلام نسبة لها حقیقیة ثابتة بقصد المتکلم، و بعبارة اص



یطابقها الکلام تارة و لایطابقها اخری، و یسمّی هذالمرکب » الانشاء« و من امثلته: الامر، و النهی، و الاستفهام، و 

 النداء، و التمنی، و التعجب، و العقد، و الایقاع.

 .  50، ص2[. مصباح الفقاهة، ج61. ]285، ص:[. حاشیة الرسائل60]

 

 اقسام الخیار 

 

   اقسام الخیار ▲

[( و معنی الاختیار لغة هو طلب الخیر من ایّ شئ فیصحّ تعلقه بالامور التکوینیة  62الخیار لغة اسم من الاختیار)] 

الاکتساب فیکون وصفاً لنفس الافعال الخارجیة و الامور الاعتباریة حسب اختلاف  و الاعتباریة نظیر الکسب و 

 متعلقه من الافعال و الاعیان و الاعتباریات. 

و الظاهر انه بهذا المعنی اللغوی استعمل فی الخیارات المختصة بالمعاملات فلایکون من الاوصاف النفسانیة  

خری و لا من الافعال الخارجیة و لا بمعنی الملک فی المقام بل انمایستفاد  المعبّر عنها بالارادة تارة و بالاختیار أ

الملکیة من موارد الاستعمال بحسب اقتران مادة الخیار بکلمة اللام أو ذو أو صاحب أو الباء أو بالهیئة المفیدة  

 لهذا المعنی کهیئة المختار مثلاً.

و الالتجاء بحسب الحقیقة فی جمیع الموارد فان المضطر  و علیه فیکون الاختیار و الخیار فی مقابل الاضطرار

 لایقدر علی اتخاذ الخیر لنفسه فیما اضطر الیه.

و ان کان الاصل فی البیع اللزوم کما ذکر العلامة)ره( و تبعه غیر واحد من الاعلام و لکن الشارع جعل للبایع و  

عضهم الی اربعة عشرة کما فی اللمعة لکن المناسب  المشتری أو لاحدهما خیاراً والخیارات کثیرة و قد أنهاها ب

 جعلها سبعة لان البقیة تندرج فی خیار الشرط. 

الاول: خیار المجلس . اضافته الی المجلس من جهة الغلبة لعدم اختصاصه بالمجلس بل یثبت فی حال القیام و  

 المشی ایضاً فما لم یفترقا فهذا الخیار موجود لکل واحد منهما. 

یار الحیوان. لاخلاف بین الفریقین فی ثبوته فی الجملة فی بیع الحیوان و انما الخلاف فی الحیوان هل الثانی: خ

 هو مطلق الحیوان أو ما لم یقصد منه الالحمه ظاهر النص و الفتوی هو العموم. 



 و هو ثابت للمشتری خاصّة و مدة هذا الخیار ثلاثة ایام مبدئها من حین العقد.  

الاعظم)ره( اختصاصه بالبیع الشخصی و لکن لا دلیل علیه بل کانت الادلة مطلقة و لا منشأ  و استقرب الشیخ 

 للانصراف کما ادّعی. 

مبدئه من حین العقد کخیار المجلس لا بعد حصول التفرق کما توهم بعض. و یسقط باشتراط سقوطه فی العقد  

قاط و مبرزاً لما فی ضمیر المتکلم من کونه موجباً أو اسقاطه بعد العقد و بتصرف ذی الخیار اذا کان مصداقاً للاس

 لسقوط الخیار. 

الثالث: خیار الشرط الثابت بسبب اشتراطه فی العقد یجوز اشتراطه لکل واحد من البایع و المشتری أو لاحدهما  

 . أو لاجنبی اذا لم یکن مخالفاً للکتاب و السنة. و لابد من تعیین مبدءٍبقدر معین، و لو مادام العمر 

و مبدئه من حین العقد لا من حین التفرق کماذهب الشیخ و الحلی )ره( و یسقط باسقاط ذی الخیار و انقضاء 

 المدة المجعولة له. 

الرابع: خیار الغبن. لاشبهة فی ثبوت هذا الخیار فی الجملة بل ادعی بعضهم الاجماع علیه و لکن انکر المحقق  

 ق ان المدرک لخیار الغبن هو الشرط الضمنی. هذا الخیار لعدم کونه منصوصاً و التحقی

 الظاهر کون الخیار المذکور ثابتاً من حین العقد لامن حین ظهور الغبن.  

و یسقط: بالاسقاط بعد العقد و باشتراط سقوطه فی متن العقد و بتصرف المغبون بائعاً کان أو مشتریاً فیما انتقل 

 الیه تصرّفاً یدل علی الالتزام بالعقد. 

 مس: خیار التأخیر:  الخا

قال: العلامة)ره( فی التذکرة: من باع شیئاً و لم یسلمه الی المشتری و لاقبض الثمن و لاشرط تأخیره و لو ساعة  

لزم البیع ثلاثة ایام فان جاء المشتری بالثمن فی هذه الثلاثة فهو احق بالعین، و ان مضت الثلاثة و لم یأت بالثمن  

 د و الصبر، و المطالبة بالثمن عند علمائنا اجمع. تخیّر البایع بین فسخ العق

ذهب الشیخ الطوسی)ره( الی البطلان و تبعه صاحب الحدائق و الامام الخوئی)ره( فی مصباح الفقاهة و ان ذهب  

 الی ثبوت الخیار فی منهاج الصالحین.

 شروط خیار التأخیر:

 ی و قبض البعض کلا قبض. الاول: عدم قبض المبیع بان لایقبض البایع المبیع من المشتر

 الثانی: عدم قبض البایع مجموع الثمن و قبض البعض کلاقبض . 

 الثالث: ان لایشترط المشتری علی البایع تأخیر الثمن و الاّ فلا خیار له. 

الرابع: ان یکون المبیع شخصیاً و اما اذا کان کلیّاً فی الذمة ففیه خلاف ذهب جمع من العلماء کا الشیخ الطوسی و 

 غیره الی عدمه.



 الخامس: عدم اسقاط البایع الخیار بعد ثلاثة ایام. 

 السادس: خیار الرؤیة: 

المراد منه ما اذا ابتاع شیئاً بالوصف و لم یره ، ثم رأه علی خلاف ما وصفه البایع. کما یثبت الخیار للمشتری عند  

قاً، فباعه بتخیل أنه علی ما رآه فتبیّن تخلف الوصف یثبت للبائع عند تخلف الوصف، اذا کان قد رأی المبیع ساب

 خلافه، أو باعه بوصف غیره فانکشف خلافه.

و یسقط هذا الخیار باشتراط سقوطه فی ضمن العقد، و باسقاطه بعد الرؤیة و بالتصرف فی العین بعدها تصرفاً  

 کاشفاً عن الرضا بالبیع. 

 )السابع : خیار العیب( 

اتاً أو صفة أو نقص عنها عیناً کان أو صفة کالعمی و العرج و غیر هما  و هو کل مازاد عن الخلقة الاصلیة ذ

فللمشتری الخیار مع الجهل بین الرد و الارش و هذا الخیار کما یکون للمشتری یکون للبایع ایضاً و یستفاد  

 الخیار للمشتری من الرّوایات 

 

بع و المدارک لان المتبایعین حین الاقدام و للبایع من جهة الشرط الضمنی فقط کما لایخفی علی من تتبع المنا

علی المعاملة، قد اشترط کل منهما علی الآخر بحسب ارتکازهما کون العوض سالماً عن العیوب . و قد ذکرنا  

 الشرط الضمنی فی المباحث الاصولیة آنفاً.

اعلم ان المصدر لابد ان  [. الفرق بین المصدر و اسمه من وجوه: الاول: قال بعض المحققینق فی مقام الفرق: 62]

یشتمل علی حروف فعله: الاصلیة و الزائدة جمیعاً اما بتساوی مثلا تغافَلَ تغافُلاً و تصدَّقَ تصدُّقاً، و اما بزیادة  

مثل اَکْرَمَ اِکْرَامًا وَ زَلْزَلَ زٌََلْزَلَةً و انه لاینقص فیه من حروف فعله شئ الا ان یحذف لعلة تصریفیة، ثم تارة  

ن ذلک المحذوف حرف فیکون المحذوف کالمذکور نحو أقامَ اِقامةً و وَعَدَ عِدَةً و تارتاً یحذف لالعلة  یعوض ع

تصریفیة و لکنه منوی معنا نحو قَاتَلَ قتالاً و نازلته نزالاً و الاصل فیهما قیتالاً و نیزالاً، فان نَقَصَ الدال علی  

م یکن الناقص منویا کان اسم مصدر نحو اعطی عطاءً  الحدث عن حروف فعله و لم یعوض عن ذلک الناقص و ل

و توضَّأ وُضوءً و تکلّم کلاماً و اجاب جواباً و اطاع طاعةً. الثانی: ان المصدر یدل علی الحدث بنفسه، و اسم 

المصدر یدل علی الحدث بواسطة المصدر، فمدلول المصدر معنی، و مدلول اسم المصدر لفظ المصدر. الثالث:  

یدل علی الحدث و اسم المصدر یدل علی الهیئة الحاصلة منه)کالغَسْلِ و الغُسْل(. الرابع: ان المصدر  ان المصدر  

ما لیس علی اوزان مصدر فعله لکنه بمعناه، کما فی اسماء الافعال، فانها تدل علی المعانی الفعلیة من غیر ان  

الانفعال به، و اسم المصدر موضوع لاصل  تکون علی اوزان الافعال. الخامس: ان المصدر موضوع لفعل الشئ و 

ذلک الشئ، فالاغتسال مثلاً موضوع لایجاد افعال تدریجیة مخصوصة و الغُسْلُ عبارة عن نفس تلک الافعال، )أو  



الحالة الحاصلة منها(. السادس: ان اسم المصدر ما ساوی المصدر فی الدلالة علی معناه و خالفه بخلوه لفظاً و  

ا فی فعله دون تعویض کعطاء فانه مساو لإعطاء معنی و مخالف له بخلوه من الهمزة الموجودة  تقدیراً من بعض م 

فی اول فعله وهو خال منها لفظاً و تقدیراً و لم یعوض عنها شئ. السابع: الاسم الدال علی مجرد الحدث ان کان  

لثلاثة و هو بزنة اسم الحدث علما کفجار و حماد للفجرة و المحمدة أو کمضرب و مقتل، أو متجاوزاً فعله ا

الثلاثی کغُسْلٍ و وُضُوءٍ فانهما بزنة القُربَ و الدُخولِ فی قَرُبَ قرباً و دَخَلَ دُخُلاً فهو اسم مصدر و الاّ فمصدر)  

 )ره(.  3، للمحقق الکلانتر و مکررات المدرس ج1شرح اللمعة، ج

 

 یسقط الرد و الارش بامور: 

 

   یسقط الرد و الارش بامور: ▲

 الاول: العلم بالعیب قبل العقد. 

 الثانی: تبرؤ البایع من العیوب بان یقول: بعته بکل عیب. 

 الثالث: اسقاط الخیار قبل ظهور العیب أو بعده. 

 سخ ، و منه التصرف فی المعیب تصرفاً یدل علی اختیار عدم الفسخ. الرابع: الالتزام بالعقد، بمعنی: اختیار عدم الف

 

 یسقط الرد دون الارش 

 

  یسقط الرد دون الارش  ▲

 الاول: تلف العین

 الثانی: خروجها عن الملک ببیع أو عتق أو هبة أو نحو ذلک

 العین الموجب لتغییر العین، مثل تفصیل الثوب و صبغه و خیاطته و نحو ها. الثالث: التصرف الخارجی فی 



 الرابع : التصرف الاعتباری فیها الموجب لعدم امکان ردها مثل اجارة العین و رهنها. 

 الخامس: اذا احدث فیه عیباً بعد قبضه من البائع. 

 

 کیفیة اخذ الارش

 

   کیفیة اخذ الارش ▲

کیفیته : ان یقوّم المبیع صحیحاً ثم یقوّم معیباً، و تلاحظ النسبة بینهما ثم ینقص من الثمن المسمّی بتلک النسبة،  

فاذا قوّم صحیحاً بثمانیة و معیباً باربعة و کان الثمن أربعة ینقص من الثمن النصف و هو اثنان فیرجع فی المثال  

 ا. باثنین و هکذ

ولایؤخذ ما بین المعیب و الصحیح لان قد یحیط بالثمن، أو یزید علیه فیلزم اخذه العوض و المعوّض، کما اذا  

اشتراه بخمسین و قوّم معیباً بها و صحیحاً بمائة أو ازید و علی اعتبار النسبة یرجع فی المثال بخمسة و عشرین و 

ع بخمسین أو ازید بعنوان الارش فیحصل لدیه المثمن و علی جواز اخذ نفس التفاوت لرجع المشتری علی البای 

 الثمن جمیعاً. 

 

 اخذ الارش علی القاعدة أم لا؟ 

 

   اخذ الارش علی القاعدة أم لا؟ ▲

و ینبغی ان نشیر الی ان اخذ الارش فی المقام علی طبق القاعدة أو علی خلاف القاعدة لاشبهة فی انه یجوز  

للبایع و المشتری جبران عیب المبیع و الثمن و انما الکلام فی الالزام و عدمه فان کان علی طبق القاعدة فله  

اعدة لعدم الدلیل من العقل و الشرع علی کون وصف  الزامه علی ذلک و الّا فلا، الظاهر انّه یثبت علی خلاف الق

الصحة الذی یفقد فی المعیب ان یقابل بجزء من الثمن کما ان اجزاء المبیع تقابل بالثمن و من هنا لو وقعت  



المعاوضة بین المعیب و الصحیح و کانا من جنس واحد ربوی لایلزم الربا مع أنّ الصحیح زائد عن المعیب  

زاد علی المعیب فی مقابل وصف الصحة شئ لزم منه الربا فیعلم من ذلک أن وصف الصحة  بوصف الصحة و لو 

 لایقابل بالمال فیعلم من جمیع ذلک ان الأرش لم یثبت علی طبق القاعدة، بل 

 . المقام  فی  الواردة الاخبار  عن  عبارة  هو و یقتضیه  خاص لدلیل  الغرامة بعنوان ثابت هو 

عة اقساماً آخر من الخیارات کخیار مایُفْسَدُ لِیَوْمِه، و خیار التدلیس، و خیار تبعّض  اللم  فی  الاول الشهید  ذکر قد

[(  63الصفقة و هذه الخیارات کلها ترجع الی خیار الشرط کما صرّح الامام الخوئی)ره( فی مصباح الفقاهة)]

 حسب ما ذکر المقرر. 

 . 6[. مصباح الفقاهة، ج63]

 

 رق بین الجمع العرفی و الجمع التبرعی الف

 

   الفرق بین الجمع العرفی و الجمع التبرعی ▲

اشتهر بینهم ان الجمع بین المتعارضین مهما أمکن اولی من الطرح، و الظاهر المراد منه هو الجمع العرفی الذی  

ع الدلالی ایضاً فاذا کان الجمع بینهما فی الدلالة ممکناً  سماه الشیخ الاعظم)ره( بالجمع المقبول و یسمّی الجم

فیرتفع التعارض بینهما فلا تکاذبان، کما اذا کان احد الدلیلین أخص من الآخر فان الخاص مقدم علی العام  

خر یوجب التصرف فیه لأنه بمنزلة القرینة علیه أو کان احد هما نصّاً و الآخر ظاهراً أو کان احدهما ظاهراً و الآ

 اظهر فالنص و الاظهر مقدمان علی الظاهر. 

و المراد من الجمع التبرعی: هو عدم وجود شاهد علیه من الاخبار و عرّف المحقق المظفر)ره( الجمع التبرعی و  

هذا نصّ عبارته فی اصول الفقه: ان المراد من الجمع التبرعی ما یرجع الی التأویل الکیفی الذی لا یساعد علیه  

 لمحاورة و لاشاهد علیه من دلیل ثالث. عرف اهل ا

 

 الاجازة کاشفة أو ناقلة؟ و اقسام الکشف و النقل 



 

   الاجازة کاشفة أو ناقلة؟ و اقسام الکشف و النقل ▲

إنّ القائلین بصحة بیع الفضولی اتفقوا علی توقفها علی الاجازة و اختلفوا فی کونها کاشفة: بمعنی انه یحکم بعد  

الاجازة بحصول آثار العقد من حین وقوعه: حتی کأنّ الإجازة وقعت مقارنة للعقد أو ناقلة: بمعنی ترتّب آثار  

ان قلنا بالنقل فلا کلام فیه و اما اذا قلنا بالکشف فلابد من  العقد من حینها ، حتی کأنّ العقد وقع حال الاجازة، ف

 ذکر اقسام الکشف، من الحقیقی و الحکمی و الکشف الحقیقی علی اقسام: 

الاول: الکشف الحقیقی الصرف بمعنی عدم مدخلیّة للاجازة فی التأثیر اصلاً بل المؤثر التام فی المعاملة الفضولیة  

اشفة عن کون ذلک العقد تمام التأثیر و هذا یتصور علی وجوهٍ حسب ما ذکره العلامة  العقد لیس الاّ و الاجازة ک

 المحقق السید محمد کاظم الطبا طبائی)ره( فی حاشیته علی المکاسب. 

ـ ان یکون العقد مشروطاً بالرضا المقارن الاعم من الفعلی و التقدیری بمعنی کون المالک راضیاً علی فرض  1

مافیه من المصلحة و ان لم یکن بالفعل راضیاً بل کان کارهاً من جهة غفلته أو جهله بالمصلحة   التفاته الیه و الی

فالاجازة الآتیة فی المستقبل کاشفة عن حصول الشرط حین العقد و لا مدخلیة لها فی التأثیر اصلاً و هذا الوجه  

 مختار بعض الافاضل من المعاصرین. 

عرفه و یکون ذلک الامر ملازماً للاجازة الاستقبالیة فتکون کاشفة عن حصول  ـ ان یکون مشروطاً بأمر واقعی لان 2

 ذلک الشرط من غیر ان یکون لها دخل فی التأثیر و ذلک الامر المکشوف عنه مقارن للعقد. 

ـ ان لایکون هناک شرط للعقد اصلاً لا الرضا و لا الاجازة و لا شئ آخر نعم الشارع رتّب الاثر علی هذا القسم  3

ن العقد لا علی القسم الآخر فالعقد الذی یتعقبه الرضا فی علم الله صحیح من اول الأمر لا لحصول الرّضا بل  م

 لجعل الشارع و الذی لم  

 

یتعقبه لم یجعل مؤثراً و لعل هذا مراد صاحب الجواهر من الوجه الاول من الوجوه الثلاثة التی ذکرها للقول  

 بالکشف. 

ارجاع الشرط الی التعقب و الحکم بکون العقد مشروطاً بأمر اعتباری مقارن و هو تعقب  الثانی: الکشف الحقیقی ب

الرّضا و هذا الوجه ظاهر جماعة من العلماء منهم صاحب الفصول علی ما اشار الیه فی بحث مقدمة الواجب و  

 منهم اخوه شیخ المحققین)صاحب الحاشیة( علی ما حکی عنه. 

کون نفس الاجازة المتأخرة شرطاً فیکون الشرط و جودها فی المستقبل و هذا  الثالث: الکشف الحقیقی بمعنی

 ظاهر المشهور و اختاره فی الجواهر صریحاً. 



و الامام الخوئی)ره( ذکر هذا الوجه ثم اجاب عنه و هذا نصّ تقریراته: و هذا المعنی ای تأثیر الأمر المتأخر فی  

 الأمر المتقدم یتصور علی نحوین: 

 کون دخیلاً فی الأمر المتقدم و شرطاً فی تحققه تارة یکون من اجزائه و اخری من شرائطه. فإنّ ما ی 

اما الاول: فکالمرکبات الاعتباریة کالصلاة مثلاً بان یکون الجزء المتأخر دخیلاً فی صحة الجزء المتقدم، بحیث انّ  

تأخر مع انه لم یتحقق فان کل جزءٍ من  المتقدم تحقق صحیحاً و تام العیار و کان المؤثر فی ذلک هو الجزء الم

 الاجزاء اللاحقة فی الصلاة دخیلة فی صحتها. 

و اما الثانی فککون الأمر المتأخرمن شرائط الامر المتقدم لا من اجزائه و مقوّماته و هذا کدخالة اغسال  

د الفجر بناء علی المستحاضة فی صحة صومها، فانّ صحة صوم الجزء المتقدم من طلوع الفجر مشروط بغسلها بع 

کونه بعد الفجر ـ کماهو الحق ـ و صحة الصوم قبل الظهر مشروط بغسلها بعد الظهر و صحة صوم الیوم مشروط  

بغسلها بعد المغرب عند بعض و ان کان نادراً بخلاف الاولین، فان فی جمیع ذلک قد اثّر الامر المتأخر فی صحة 

نی غیر معقول فی کلا القسمین ، فانّه کیف یعقل تحقق المشروط علی  المشروط المتقدم إلاّ انّ الکشف بهذا المع

ما هو علیه من دون تطرّق نقصٍ علیه مع عدم تحقق شرطه الاّ بعد مدة ولیس هذا الاّ التناقض الواضح، فان معنی  

أخرة و معنی  تحقق المشروط علی ما هو علیه من التمامیّة و الصحة عدم دخالة شئ فیه من الامور المتقدمة و المت

 دخالته عدم تمامیّة المشروط و تحققه علی وجهه بتمامه و کماله، و هل هذا الاّ التناقض الواضح؟

و من هنا قال بعض الاکابر : ان الالتزام بدخالة الامر المتأخر فی الامر المتقدم لیس الا الالتزام بعدم استحالة 

 التناقض فی الشرعیّات.  

فشئ منها لایکون دلیلاً علی صحة ما توهم و سیأتی الوجه فی صحتها و عدم ارتباطها لهذ   و امّا الأمثلة المذکورة،

 [( 64الوجه. )]

الرابع: ذلک )کون نفس الاجازة المتأخرة شرطاً( مع ادعاء ان الشرط هو الوجود الدهری للاجازة و انه و ان کان  

ن ارجاعه الی السابق. و ذکر المحقق النائنی)ره(  بحسب الزمان متأخرا الاّ انه بحسب وعائه الدهری مقارن و یمک

هذا الوجه حسب ما ذکر مقرّره المحقق الشیخ محمد تقی الآملی )ره( ان اهل المعقول قالوا بأنّ المتغیرات فی 

وعاء الزمان ثابتات فی عالم الدهر، و مرادهم من هذه العبارة ان لکل مهیة نحوین من الوجود و جود تفصیلی  

لذی به موجودیة المهیة فی عالم الزمان بنحو البسط و النشر، و هو یتکثر بتکثر المهیات و وجود  یختص بها ا

واحد جمعی فی عین وحدته و جود کل المهیات فتکون الکل موجودة به علی نحو الجمع و اللف، و هو المعبّر  

کنه مقارن مع المتقدم بحسب وجوده  بعالم الدهر، فالامر المتأخر و ان کان متأخراً بالوجود التفصیلی الزمانی ل 

 [( 65الجمعی الدهری، فهو شرط بهذا الوجود، فلا تأخر للشرط. )] 

و فی الختام قد انتجّ بأن مقتضی القاعدة الاوّلیّة فی باب الاجازة و فی باب دخل کل امر غیر موجود فی الحال  



ه مما فرض دخله، فان لم یقم دلیل علی  هو النقل، و الحکم بتحقق الاثر عند تحقق جمیع ماله الدخل فی تحقق

 خلافه فلا محیص عن التزامه.

و ان قام الدلیل علی تقدم الاثر علی بعض ماله الدخل فی تحققه، مثل ما ورد فی المقام مما یدل علی تقدم  

حصول الملکیة علی تحقق الاجازة، فان امکن جعل الامر الانتزاعی و ساعد علی شرطیته الدلیل و العقل و  

الاعتبار فیتعین الالتزام به کما فی الواجبات الارتباطیة مثل الصوم و الصلاة و نحو هما حیث اوضحنا فی الاصول  

 کون الوجوب و الواجب و الامتثال فیها جمیعاً تدریجیة فراجع ما فی الواجب المشروط. 

الدلیل و العقل و الاعتبار علی شرطیة   و ان لم یساعد الدلیل و العقل و الاعتبار علی شرطیة الامر الانتزاعی بل قام

الامر المتأخر بوجوده العینی الخارجی فلابد من الالتزام بالکشف الحکمی، و المقام من هذ القبیل حیث ان مایدل  

علی اعتبار الرضا و الاجازة فی العقد یدل علی اعتبار هما بالوجود الخارجی بحیث لو فرض عدم تعقب العقد  

 الاجازة نفسها لکان نفس وجود الاجازة فی الخارج کافیاً فی صحة العقد. بالاجازة مع تحقق 

و ان کان الامام الخوئی)ره( قائلاً بامکان جعل الامر الانتزاعی و ان وعاء الوجودات الاعتباریة لیس الاّ عالم  

ارجیة کما سیأتی  الاعتبار فتوجد بمجرّد الاعتبار لکونها خفیف المؤنة من غیر احتیاج الی مبادی الوجود الخ

 مختاره فی هذا المقام. 

و کان مراد النائینی )ره( من الکشف الحکمی ما افاده الشیخ محمد باقر الاصفهانی)ره( و حاصله: ان کل امر  

متقدم یکون کالمادة الهیولائیة بالنسبة الی امر متأخرعنه، و کان المتأخر کالصورة فی افادة فعلیة ذاک الامر یکون  

ءً لتحقق الفعلیة فی ذاک المتقدم فلایمکن ترتیب الاثر علی المتقدم قبل وجود المتأخر لعدم تحقق  بوجوده منشا

فعلیته قبله، لکن اذا تحقق المتأخر یصیر المتقدم فعلیّاً و یخرج عما هو علیه من القوة الی الفعل ، و یلزم ترتب  

ن الوصول الی حد یتمکن من وضع الیدین علی  الاثر علیه من حینه، لکن عند وجود المتأخر، و ذلک کالرکوع فا

الرکبتین شرط فی صدق الرکوع علی اول انحنائه عن القیام الی ان یصل الی ذاک الحد فهذا الانحناء الخاص قابل  

لان یتصور بصورة الرکوع و یکون رکوعیته منوطاً بالوصول الی الحد المخصوص و اذا وصل یصیر الانحناء  

 بتمامه رکوعاً. 

س: الکشف الحکمی بمعنی کون الاجازة شرطاً و مؤثرة من حین وجودها الاّ ان تأثیرها انما هو فی السابق  الخام

 [( 66بمعنی أنها تقلب العقد مؤثراً من الاول. )] 

و فی الخاتمة قد انتجّ السید طباطبائی )ره( ما اختاره الشیخ الاعظم فی هذا المقام من أنّ الانسب بالقواعد و  

[( الکشف الحقیقی و  68[( هو النقل و امّا الاخبار، فالظاهر من صحیحة محمد بن قیس وغیرها)] 67العمومات)]

 لکن الشیخ الاعظم)ره( قائل بالکشف الحکمی. 

 لقد عرّف سماحة آیة الله المکارم الشیرازی)مدظله العالی( الکشف الحقیقی و الحکمی و الانقلابی ما هذا لفظه:



و الانتقال حاصل من زمن العقد و ان خفی علینا و بعد الاجازة نعلم ذلک من دون    الکشف الحقیقی: کون النقل

 ان یحصل ایّ تغییر فی البیع بعد حدوث الاجازة. 

الکشف الحکمی: بمعنی اجراء احکام الکشف علیه بمقدار الامکان فالملک لم ینتقل من المالک الی المشتری الاّ  

 لکن اذا اجاز رتب علیه آثار الملکیة من اول الامر بمقدار ما یمکن.  من حین الاجازة کما فی صورة النقل و  

الکشف الانقلابی: تأثیر الاجازة بعد وجودها فی العقد الواقع علی صفة عدم التأثیر فی الماضی و جعله مؤثراً من  

 [( 69زمن وجوده فتؤثر فی الماضی فینقلب عمّا کان علیه. )] 

الحقیقی الی اقسام منها ما اشار الیه المحقق و الشهید الثانیان ـ علی ما حکی   الکشف  قسّم( ره)الخوئی الامام و 

 عنهماـ من انّ الاجازة متعلقة بالعقد فهو رضی بمضمونه و لیس الاّ نقل العوضین من حینه. 

و محصل ذلک انّ الرضا من الاوصاف التعلیقیة و الصفات النفسانیة ذات الاضافة لها تحقق و تکوّن فی صقع  

النفس و لها بحسب نفسها فی ذلک العالم ماهیّة و وجود و توجد بخالقیة النفس و مع ذلک لابدّ ان تضاف الی  

 شئ و یتعلق به حتی یکون ذلک الشئ متعلقه نظیر العلم. 

و فی الختام اختار من اقسام الکشف الحقیقی هذا الوجه و اجاب عن ایرادات اوردوا علیه و قال: انّ الاعتبار تارة 

یتعلق بالامر الحالی، فیعتبر ملکیة داره مثلاً لشخص فی الحال الحاضر کما اذا باع داره من زید بالفعل من غیر  

ترقّب و تأخّر لانّ الاعتبار و المعتبر کلاهما فعلیّ و اخری یتعلق بامر استقبالی کاعتبار الملکیّة لشخص بعد مدة  

موصی به للموصی له بعد موته و وفاته فالاعتبار حالی و  کما فی باب الوصیة حیث یعتبر الموصی ملکیّة ال

تکن الارتکازات العرفیة المعتبر استقبالی و ثالثة یتعلق بالامر الماضی بان یعتبر ملکیة ما له لزید من الأمس فلو لم

ر  علی خلافه لحکمنا بجواز ذلک البیع ایضاً و کان المال ملک المشتری من الامس فانّه لیس فی ذلک محذو

 عقلی أو شرعی بوجه. 

و بالجملة بعد القول بتحقق الاعتبار قبل الاجازة فمقتضی العمومات الحکم بالصحة و کونه بیعاً صحیحاً للمالک  

لانضمامه الیه بالاجازة لا انّ الاجازة کشفت عن انّ الملکیة کانت حاصلة من الاول بل الاجازة اوجبت حصول  

ار الملکیة من الاول، و علی هذا فلا نکون مضطراً للمیل الی ماذهب الیه الملکیة فعلاً اذن فیترتب علیه آث

 [( 70المصنف)الشیخ الاعظم)ره(( من الالتزام بالکشف الحکمی. )]

.  148[. حاشیة المکاسب، ص66. ]89، ص 2[. المکاسب و البیع، ج65. ] 134، ص4[. مصباح الفقاهة، ج64]

یقته علی المکاسب ما هذا لفظه: الظاهر أن المراد بالقواعد العلل و  [.و فسّر الاستاذ الپایانی)ره( فی تعل67]

المعلومات من تقدم العلة بجمیع اجزائها من المقتضی و الشرط و عدم المانع علی معلولها، و المراد من  

ذا وجوب العمومات الادلة الدّالة علی اعتبار رضا المالک فی انتقال ماله، و کذا طیب نفسه فی حلیّة التصرف، و ک



من ابواب نکاح العبید و الاماء،   88، ب 14[. الوسائل، ج68الوفاء بالعقود المستندة الی المالک أو من یقوم مقامه. ] 

 . 137، ص4[.مصباح الفقاهة، ج70. ]223، ص1[. انوار الفقاهة، ج69. ]1ح

 

 ثمرة القول بالکشف أو النقل

 

   ثمرة القول بالکشف أو النقل ▲

 إنّهم ذکروا للثمرة بین الکشف و النقل مواضع:

 

 منها: النماء فانّه علی الکشف بقول مطلق لمن انتقل الیه العین، و علی النقل لمن انتقلت عنه. 

ی حلال واقعاً لکشف  و منها: وطی المشتری الامة التی اشتراها فضولاً قبل اجازة المالک، فانه علی الکشف الحقیق

الاجازة عن وقوعه فی ملک الواطئ، و علی الکشف الحکمی او النقل حرام واقعاً، و ذلک لوقوع الملک بالاجازة  

فلا یکون الوطی، فی ملک الواطی فان الاجازة الحاصلة بعد الوطی الواقع عن حرام لاتوجب انقلاب الحکم عن  

 لاینقلب عمّا هو علیه.   واقعه و جعل ما وقع حراماً حلالاً و الشئ 

و منها: استیلاد الامة الموطوئة قبل الاجازة فانها تصیر أم الولد علی الکشف الحقیقی و الحکمی معاً دون النقل،  

اما علی الکشف الحقیقی فظاهر، اما علی الحکمی فلأن النقل و ان وقع من حین الاجازة لکن مقتضی ترتیب  

وع الوطئ بمعنی ترتیب اثره الذی فی المقام عبارة عن الحکم بصیرورة الامة  الآثار من حین العقد هو الحکم بوق

أم ولد، و اما علی النقل فعدم صیرورتها أم الولد ظاهر ایضاً. و ان احتمل الشیخ الاعظم)ره( عدم تحقق استیلاد  

 علی الکشف الحکمی ایضاً.  

القول بالنقل دون الکشف بمعنی انّه لو جعلناها   و منها: ان فسخ الاصیل لانشائه قبل اجازة الآخر مبطل له علی

ناقلة، کان فسخ الأصیل کفسخ الموجب قبل قبول القابل فی کونه ملغیاً لانشائه السابق، بخلاف ما لو جعلت  

کاشفة، فإنّ العقد تام من طرف الأصیل، غایة الامر تسلّط الآخر علی فسخه، و ان قیل بعدم جواز فسخه مطلقا  

 ل بالنقل. حتی علی القو 

و منها : جواز التصرف الأصیل فیما انتقل عنه، بناء علی النقل و ان قلنا بأنّ فسخه غیر مبطل لانشائه و اما علی  

 القول بالکشف، فلایجوز التصرّف فیه علی ما  



  
 غیرهم ظاهر و[( 73)] الثانی المحقق و[( 72)] الحمیدی السید و [( 71)]کالعلامة  جماعة کلمات من  یستفاد

 [( لکونه تصرّفاً فی مال الغیر بدون اذنه فهو حرام عقلاً و شرعاً.  74)]

و منها: لو مات احد طرفی العقد من البایع أو المشتری سواء کان العقد من قبل کلیهما فضولیّاً أو من قبل احدهما  

قد بناء علی النقل  فنفرض الکلام فیما لو کان فضولیاً من جانب واحد فمات الاصیل قبل اجازة الآخر فیبطل الع

 ینعقد قبل الاجازة فیبطل.فانه حین تحقق الملکیة غیر موجود و الفرض ان العقد لم

و اما علی القول بالکشف فانه یحکم بصحته فانّ الملکیة قدتحققت علی الفرض لم یبق فی البین الاّ اجازة  

 المجیز فهی قد حصلت فیحکم بصحته.

من ان صحة العقد الفضولی متوقفة علی بقاء مالکی العقد و من یستند العقد و قد اورد علیه صاحب الجواهر)ره( 

الیه و یکون العقد عقده باقیاً علی قابلیة ذلک المعنی و بالموت یخرجان عن ذلک القابلیة ولایمکن استناد العقد  

 الیه فلاوجه للصحة حتی علی القول بالکشف. 

ال: انه لوکان النظر الی الادلة الخاصة للمعاملة الفضولیة کروایة عروة  و قال الامام الخوئی)ره( و الذی ینبغی ان یق

[( فلاشبهة لظهورها فی کون المالک المجیز أو الطرف الآخر حیاً  76[( و صحیحة محمد بن قیس )]75البارقی)]

النظر الی   فلا اقل من اخذ المتیقن منها فانّه لیس لها اطلاق یؤخذ به اذن فالحق مع صاحب الجواهر و ان کان 

 احل  ﴿ و [( 77)] ﴾بالعقود اوفوا ﴿الادلة العامة اعنی العمومات و الاطلاقات الدالة علی صحة المعاملة کقوله تعالی:

  و بالکشف القول علی مطلقاً المجیز أو الاصیل موت مع المعاملة صحة فی فلاشبهة هما غیر و[( 78)]﴾البیع الله

بالکشف فواضح، لانّ العقد قد تمّ من جمیع الجهات الامن ناحیة اجازة   القول  علی  اما ذلک  و بالنقل القول  علی

 من کان العقد من قبله فضولیاً فاذا حصلت الاجازة فلا معنی للحکم بالبطلان لصحة العقد من جمیع الجهات. 

یزه المجیز، فاذا  و اما علی النقل فالعقد قد وقع من المتعاقدین و یبقی الی زمان الاجازة معلّقاً فی الهواء حتی یج

اجاز یستند الیه العقد و موت الاصیل أو غیره من احد طرفی العقد لایضرّ بالعقد الواقع، فان الشئ لاینقلب عما  

هو علیه اذن فتشمله العمومات و المطلقات نعم لو کان المیت هو الاصیل لصار العقد من قبل ورّاثه ایضاً فضولیاً 

 کتوقفها علی اجازة المجیز الآخر. فیتوقف صحته علی اجازتهم ایضاً 

 [( 79و بالجملة لا نعرف وجها صحیحاً لدفع العمومات أو المطلقات عن شمولها لهذه المعاملة. )]

و منها : اذا کان المبیع فی البیع الفضولی مسلماً أو مصحفاً ثم ارتد احدهما ای الاصیل أو الفضولی فتظهر الثمرة  

القول بالنقل فأنّه علی الاول، فیحکم بکون الکافر مالکاً لهما فان الفرض انّ  حینئذ بین القول بالکشف و بین 

 الملکیة قدحصلت من زمان العقد فحین الارتداد کان مالکاً لهما. 

و اما علی الثانی فلا، لانه کان مراعیً الی زمان الاجازة و بالاجازة کانت الملکیة حاصلة و الفرض انّ المشتری  



 و سقط عن قابلیة تملک المسلم و القرآن فیحکم ببطلان المعاملة.  الاصیل مثلاً ارتد

و منها: ما لو انسلخت قابلیة المنقول بتلف، أو عروض نجاسة له مع میعانه الی غیر ذلک . هذا اذا کان التلف بعد  

 القبض و اما قبله فیحکم ببطلان العقد مطلقا.

ار و نحوه و تلف بعد البیع أو کان امواله تحت ید الوکیل فی  فاذا کان المبیع قبل البیع تحت ید المشتری بالایج

غیر جهة البیع فباعها شخص آخر من الوکیل فضولة ثم تلف المبیع قبل الاجازة، فانه حینئذٍ لاشبهة فی ظهور  

 نه. الثمرة بین القولین، فانّه علی القول بالکشف یکون التلف من الذی انتقل الیه المال فبالاجازة یکشف تلفه م

یحصل النقل علی الفرض و فی زمان الاجازة قد  و اما علی القول بالنقل فیحکم بالبطلان، فانّه فی زمان العقد لم

انعدم المال فلایکون المعدوم قابلاً للانتقال الی المنقول الیه بالاجازة و هذه الثمرات الثلاث التی ذکرنا اخیراً ما  

لغطاء)ره( فی شرح القواعد)مخطوط( و نقلها عنه الشیخ الاعظم)ره( فی ذکرها الشیخ الکبیر الشیخ جعفر کاشف ا

 المکاسب و ذکر فی المقام ثمرات اُخر لم نذکر هنا للاختصار. 

[.کما فی کشف  74. ]12[.جامع المقاصد،ج73. ]2[.کنزالفوائد فی شرح القواعد،ج72. ] 2[.قواعد الاحکام،ج71]

  8، ب 14[.الوسائل، ج76. ]1من ابواب عقد البیع و شروطه، ح  18ب،  13[.مستدرک الوسائل، ج75. ] 2اللثام، ج

،  4[. مصباح الفقاهة، ج79. ]1( : 5[.المائدة) 78. ] 275(:  2[.البقرة )77. ]1من ابواب نکاح العبید و الاماء،ح

 .  186ص

 

 الفرق بین الکشف الحقیقی و الحکمی

 

   الفرق بین الکشف الحقیقی و الحکمی ▲

 لقد ذُکرَ الفرق بینهما من وجوه:  

الاول : وطی المشتری الامة التی اشتراها فضولاً قبل الاجازة، فانه علی الکشف الحقیقی حلال واقعاً لکشف  

فلایکون   الاجازة عن وقوعه فی ملک الواطئ و علی الکشف الحکمی حرام واقعاً، و ذلک لوقوع الملک بالاجازة

 الوطئ فی ملک الواطی. 

الثانی: اذا اخرج المالک ما وقع علیه الفضولی عن ملکه ثم اجاز تکون الاجازة مؤثرة فی عقد الفضولی و موجباً  



لبطلان ما اوقعه علی المال من العقد قبل الاجازة بناءً علی الکشف الحقیقی دون الحکمی اما فی الکشف الحقیقی  

ج الملک عن المجیز الی الآخر من حین عقد الفضولی، فوقع ما أوقعه علیه من العقد  فلکشف الاجازة عن خرو

 فی ملک الآخر و اما علی الکشف الحکمی، فلکون الانتقال من زمان الاجازة و لو کان الاثر مترتباً من حین العقد. 

و عدمه دائر مدار العلم باجازة   الجواز أنّ الی محصّله یرجع  بما الاولی الثمرة  عن( ره ) النائنی المحقق اجاب و 

المالک فیما بعدُ و عدمه فالعلم باجازة المالک فیما بعد یستلزم العلم بجواز التصرف الذی هو مسبب عن الاجازة  

 فیما قبلها سواء قلنا بالکشف الحقیقی أو الحکمی. 

یقال: انه بناء علی الکشف الحقیقی  ان التحقیق و( ٻو قال الامام الخوئی فی هذا المقام ما افاد استاذه النائینی) 

علی جمیع اقسامها غیر ما ذکرنا یجوز التصرف فی المبیع و الثمن اذا علم انّ المجیز یجیز العقد لتحقق شرطه 

واقعاً فلا یجری هنا اصالة عدم الاجازة فیحکم بالجواز ظاهر او واقعاً و مع تولید الامة فتکون أم ولد و مع عدم  

یحرم التصرف فی الظاهر و یجوز فی الواقع، و یکون حلالاً علی تقدیر ان یجیز المالک و الاّ،  العلم بالاجازة ف

فیحرم فی الظاهر و الواقع و اما علی ما ذکرنا من الکشف الحقیقی فلا یجوز التصرف فی الظاهر و الواقع حتی  

لتصرف قبله فی مال الغیر بل یکون  مع العلم بالاجازة فان الفرض ان الملکیة تحصل بالاجازة فلا معنی لجواز ا

حراماً و مع وطی الامة فیکون زنا فیحدّ و لاتکون الامة ام ولد و لو مع تحقق الاجازة فانّها لایوجب انقلاب ما  

 وقع حراماً من واقعه و الشئ لاینقلب عمّا هو علیه.

نشاء بدل الاجازة و الذی انتقل عنه  و اجاب عن الثمرة الثانیة ان الاجازة تنفذ ممن ینفذ انشائه لو صدر منه الا

المال بالعقد السابق، لاینفذ انشائه اللاحق المخالف لعقده السابق، فلاتنفذ اجازته ضرورة عدم صحة نفوذ الاجازة  

الصادرة عن کل احد بالنسبة الی کل عقد، و لولم یکن بین المجیز و بین ما تعلق به العقد ربط و علقة 

 [( 80اصلاً.)] 

سید محقق الکلانتر)ره( فی شرحه علی المکاسب ما هذا لفظه: لایخفی انه کیف یُعقل الفرق بین الکشف  و ذکر ال

الحقیقی و الحکمی اذا قلنا فی الحکمی بترتب جمیع آثار الملک علیه من زمان العقد سواء قلنا: ان الشرط هو  

( و علی هذا فلا یترتب الثمرة بین کشف  [81الاجازة بنفسها أم الوصف المنتزع و عنوان تعقب العقد بالاجازة)] 

 الحقیقی و الحکمی. 

 .   306، ص8[.المکاسب، ج 81. ] 90، ص2[.المکاسب و البیع ج 80]

 

 الفرق بین المعاطات و الودیعة و العاریة 



 

   الفرق بین المعاطات و الودیعة و العاریة ▲

 و الاجارةو البیع

الاعطاء لمّا کان من الافعال الاختیاریة الصادرة بالارادة و الاختیار لم یکن یخلو عن قصد لامحالة نظیر غیره من  

من دون ان   سائر الأفعال الصادرة بالارادة و الاختیار، و حینئذٍ فان کان قصده باعطاء المال بقائه عند الشخص

یجوز له التصرّف فیه و لایخرج عن ملکه، فهذا یکون و دیعة لامحالة، و ان کان قصده بالاعطاء تحلیل الانتفاع به  

 مع بقائه فی ملک نفسه فهو عاریة. 

و اما اذا قصد به تملیک منافع المال للآخذ مع بقاء عینه فی ملکه فهو اجارة، کما انّه اذا کان قصده تملیک عین  

 ال للآخذ فان کان بلاعوض فهو هبة و اما اذا کان مع العوض فهو لامحالة بیع. فتأمل. الم

ثم ان المعاطاة و ان کانت جاریة فی جمیع هذه الصور الاّ أنّ محل الکلام هو الصورة الاخیرة أعنی ما اذا کان  

 قصده بالاعطاء تملیک ما له بالعوض.  

 

 طات و الاقوال فیها حقیقة المعا

 

   حقیقة المعاطات و الاقوال فیها  ▲

ان المعاطات حسب ما ذکرها الشیخ فی النهایة و العلامة فی التذکرة و الشهید فی شرح اللمعة و غیرهم عبارة  

 عن : ان یعطی کلُّ من اثنین عوضاً عمّا یأخذه من الآخر. 

ان المعاطات ، ما جعل موضوعاً لحکم فی آیة أو روایة، و لا فی معقد اجماع، و انما   و قال المحقق الخراسانی:

 عبّر عما یتداول بین الناس، من المعاملة بلاصیغة. 

و ذکر المحقق الایروانی فی حاشیته علی المکاسب: إنّ المعاطاة کلّ معاملة لم تکن بالصیغة المشتملة علی  

المعاملة بالتّعاطی للعوضین أو حصلت بانشاء المعاملة بالالفاظ الفاقدة   شرائط الایجاب و القبول حصلت تلک 

 للشرایط. 

ان جملة الاقوال فی باب المعاطات قدانهاها الشیخ فی المکاسب الی ستة و الامام الخوئی فی مصباح الفقاهة الی 



 سبعة و المحقق النائینی الی خمسة و نذکر هنا ما ذکره المحقق النائینی)ره(: 

ول: القول بعدم افادتها شیئاً اصلاً، لا الملک و لا الاباحة ویکون حالها کالمقبوض بالعقد الفاسد فی عدم افادته  الا

لشئ فلو حصلت اباحة من غیر ناحیة العقد الفاسد صحّ للقابض ان یتصرف فی ما قبضه و الاّ فلا اباحة من ناحیة  

ته و لکن حکی رجوعه عن ذلک فی کتبه المتأخره لانه خلاف العقد الفاسد )نسب هذا الرأی الی العلامة فی نهای

 للاجماع(. 

 و فی مقابل هذا القول هو القول بکونها مفیدة لشئ فی الجملة و ینحلّ الی اربعة اقسام. 

الثانی: افادتها الملک اللازم و هو منقول عن المفید)ره( و عن بعض العامة کابی حنیفة فی المحقرات. و قد نفی  

 [( 82بة الی المفید فی تعلیقة مصباح الفقاهة.)]هذه النس

 الثالث: افادتها الملک الجائز ) انما تصیر لازمة بذهاب احدی العینین و هو المختار عند المحقق الثانی و من تبعه. 

الرابع: افادتها لاباحة جمیع التصرفات حتی المتوقفة علی الملک کالوطئ و نحوه )مع بقاء کل من العینین علی  

 ک صاحبه و یحصل الملک اللازم بتلف احدی العینین ، أو بما هو بمنزلة التلف.(مل

[( )کالوطئ و العتق و البیع( و هذا هو 83الخامس: افادتها لاباحة جمیع التصرفات إلاّ ما یتوقف علی الملک)] 

 المحکی عن حواشی الشهید علی القواعد.

خمسة الوجه الثانی و هو المنسوب الی المفید)ره( کما صرّح  و لقد اختار الشیخ الاعظم )ره( من هذه الوجوه ال

فی المکاسب : فالقول الثانی لایخلو عن قوةّ )وهو قول المحقق الثانی القائل بالملکیة فی مقابل من انکرها( و  

لدّال  صرّح بلزوم الملکیة بقوله: و علیه فهل هی لازمة ابتدائاً مطلقا، کما حکی عن ظاهر المفید او بشرط کون ا

علی التراضی لفظاً، کما حکی عن بعض المعاصری الشهید الثانی )کالمحقق الاردبیلی فی شرح الارشاد و  

المحدث القاسانی فی المفاتیح، و الفاضل السبزواری فی الکفایة( وقوّاه جماعة من متأخری المحدثّین أو هی غیر  

اکثر القائلین بالملک ، بل کلهم عدا من عرفت؟ وجوهٌ:  لازمة مطلقا، فیجوز لکل منهما الرجوع فی ماله، کما علیه 

أوفقها بالقواعد هو الاول ) ای اللزوم کمانسب الی المفید)ره( بناء علی اصالة اللّزوم فی الملک، للشک فی زواله 

 [( 84بمجرد رجوع مالکه الأصلی.)]

نها تدل علی لزوم کل عقد و المعاطاة  فأ[( 85)] ﴾بالعقود أوفوا﴿و استدل ایضاً علی لزوم المعاطاة بقوله تعالی:

 عقد عرفی عنده. 

و الامام الخوئی)ره( أیّد کلام الشیخ فی المقام و هذا نصّ عبارة مقرّره: و المراد من الامر بالوفاء بالعقد هو 

واضح  الارشاد الی لزومه، و عدم انفساخه بالفسخ، اذ لو کان الأمر بالوفاء تکلیفیاً لکان فسخ العقد حراماً و هو

البطلان و علیه فمفاد الآیة: انه یجب الوفاء بکل ما صدق علیه عنوان العقد عرفاً و من الواضح جداً أن المعاطاة  

 [(86عقد عرفی کسائر العقود، فتکون مشمولة لعموم الآیة.)]



اما المنقول  و اما دعوی الاجماع علی عدم لزوم المعاطاة فغیر تام اما الاجماع المحصل فهو غیر حاصل جزما و 

 منه فلا دلیل علی حجیته کما ذکر فی الاصول. 

وصرّح الامام الخمینی)ره(:الاقوی وقوع البیع بالمعاطاةفی الحقیرو الخطیر.ویعتبر فی المعاطاة جمیع ما یعتبر فی  

 [( 87البیع بالصیغة من الشروط الآتیةماعداللفظ.)] 

بیع تقریرات النائینی بقلم العلامة محمد تقی الآملی.  [. المکاسب و ال 83. ]   88، ص2[. مصباح الفقاهة، ج82]

،  1[. تحریر الوسیلة، ج87. ] 142، ص2[. مصباح الفقاهة، ج86. ]1(: الآیة5[. المائدة )85[. المکاسب. ]84]

 .  506ص

 

 المراد من المثل والقیمة 

 

  المراد من المثل والقیمة  ▲

لاریب ان لفظی المثلی و القیمی لم یردا فی آیة و لاروایة و لا فی معقد اجماع حتی یتکلم فی بیان المراد منهما 

بل هما عنوانان منتزعان من حکم العرف الممضی شرعاً بواسطة احالة کیفیة الضمان الیهم بوجوب اداء المثلی فی  

یمة فی البعض الآخر نظیر الرّکن بالنّسبة الی الصلاة ، فانه لیس بلفظ شرعی ورد فی  بعض المضمونات و اداء الق

لسان دلیل و انّما هو عنوان انتزعه الفقهاء من حکم الشارع فی بعض الاجزاء و الشرایط ببطلان الصلاة بنقصانها  

لایبرئ ذمته الاّ باعطاء المثل و کذا  أو زیادتها عمداً و سهواً فالمراد من المثلی ما یجب فیه المثل علی الضامن و  

 القیمی. 

وذکر المحقق النائینی )ره( بان مناط الحکم فی وجوب ردّ المثل فی المثلی و القیمة فی القیمی علی ما یستفاد  

من قاعدة )علی الید( فلا جرم یکون الاولی ، الاضراب عمّا قیل فی تحدید هما و النظر الی ما یستفاد من القاعدة 

خیص المثلی و القیمی و تعیین ان مقتضی علی الید هو وجوب رد المثل فی ایّ موضع و رد القیمة فی ایّ  فی تش

 موضع. 

کما انّ المراد من الرّکن ما یبطل الصلاة بترکه عمداً أو سهواً، فالمثلیة و القیمیة مثل الرّکنیّة متأخرة عن الحکم  

فلایعقل جعلهما موضوعاً له، فلابدّ ان یکون موضوع کلّ من  بوجوب المثل أو القیمة ناشئة من الحکم المذکور 



الحکمین جملة من الاموال المضمونة و لمّا کان کلّ من الموضوعین غیر متمیّز عن الآخر جعلوا لکلّ منهما  

ضابطاً یمیزه عن الآخر و عرّفوه بتعاریف ذکرها الشیخ الاعظم)ره( فی المکاسب و الظاهر ان الاختلاف فی  

ما، لیس لاجل الخلاف فی حقیقتهما و ماهیتهما ، ضرورة انّ مثل هذه التعریفات ، لیس بحدّ، و بل لارسم، تعریفه

بل من باب شرح الاسم کما هو الشأن فی التفسیرات اللغویة، و لعلّه اشار الکل الی المعنی الواحد، و المفهوم  

ذلک هذه التعاریف التی ذکرها الفقهاء )رضوان الله الفارد، فلا مجال للنقض و الابرام فیها طرداً و عکساً و مع  

 علیهم( لاتخلو عن الفائدة ، و نذکر ما هو الاهم منها: 

الاول: ما ذکره الشیخ و ابن زهرة و ابن ادریس و المحقق و تلمذه و العلامة و غیرهم ) قدس الله ارواحهم(.  

[(88 )] 

حیث القیمة« المراد من الاجزاء فی قولهم: هو الافراد لا    بل المشهور علی ماحکی: » المثلی ما تساوت اجزاؤه من 

الجزء من الکل، لان الفرد هو الذی یصدق علیه اسم الحقیقة، دون الجزء من الکل کما توهمه المحقق  

الخراسانی)ره( فی حاشیته علی المکاسب و هذا لفظه: و کیف کان فتعریف المشهور بأنّه ممّا یتساوی اجزائه 

لایعمّ کثیراً من المثلیات، مثل المسکوکات ، و سائر المصنوعات المشتبهات، کالسّاعات و   بحسب القیمة، 

[(  89الظروف، و الآلات الفرنجیة، حیث ان کل واحد منها یکون مثلیاً، و لیس ممّا یتساوی اجزائه بحسب القیمة)]

 و من المعلوم ان افرادها و مصادیقها لیست مختلفة من حیث القیمة. 

 [(90فعن العلامة فی التحریر»المثلی ما تماثلت اجزاؤه، و تقاربت صفاته«.)] الثانی:

الثالث: فعن الشهید الاول و الثانی فی الدروس و الروضة: » المثلی المتساوی الاجزاء و المنفعة المتقارب 

 الصفات« کالحنطة، و الشعیر و غیرهما من الحبوب.

: » المثلی ما تساوت اجزائه فی الحقیقة النوعیة« بان تکون افراده داخلةً  الرابع: فعن الشهید الاول فی غایة المراد

 تحت نوع واحد و حقیقة واحدة کالحنطة مثلاً فأنّ جمیع افرادها داخلة تحت نوع واحد و حقیقة واحدة. 

 [(91الخامس: عن بعض العامة: »المثلی ماقدّر بالکیل، أو الوزن.« )] 

حمد کاظم الطباطبائی الیزدی )ره( فی حاشیته علی المکاسب: » المثلی ما له  السادس: ماذکره المحقق السید م

مماثل فی الاوصاف و الخصوصیات التی لا تختلف بها الرغبات و تتفاوت بها القیم قلة و کثرة« فکل ما کان  

 [(  92کذالک غالباً فهو مثلی و کل ما کان لم یکن کذلک فهو قیمی. )] 

خراسانی )ره( فی حاشیته علی المکاسب: »فالاولی تعریفه بما کثر افراده التی لاتفاوت  السابع: ما ذکره المحقق ال

 [( 93فیها بحسب الصفات المختفلة، بحسب الرّغبات.)]

الثامن: فعن الحاج میرزا فتاح الشهیدی التبریزی )ره(: إنّ المثلی هو الکلی الذی یکون المدار فی مالیة افراده  

کالحنطة مثلاً لأنّ مالیة جمیع افرادها انّما هی بلحاظ الجهات الکلیة الجنسیة او   الخارجیة علی هذا« و ذلک 



النوعیة او الصنفیة بمراتبها المتنازلة بحیث لا دخل فی ذلک للخصوصیات الشخصیة الفردیة اصلاً و القیمی  

 [( 94بعکس ذلک هذا هو الضّابط المحکم المستحکم.)] 

 )ره(: یعتبر فی المثلی اجتماع امور: التاسع: ما ذکره المحقق النائینی 

الاول: ان یکون افراد نوع واحد او صنف واحد متحدة الصفات بحسب الخلقة الالهیة کالحبات من الحنطة و 

نحوها من الحبوبات و کذا اذا کانت کذالک بسبب صنع المخلوقین کالمطبوعات و المصنوع فی المکاین  

 یر المسکوکة علی اشکال. )کارخانه جات( و منه الدراهم و الدنان

 الثانی: ان یکون تلک الصفات المتحدة نوعاً او صنفاً ممالها قیمة. 

الثالث: ان تکون لتلک الصفات بقاءٌ بحسب الزمان علی حسب بقاء العین فمثل الخضروات التی تتبدل صفاتها  

 فی کل زمان مع عدم بقائها لا تکون من المثلیات. 

تساویة مع الفرد التالف فی الصفات شایعاً یمکن ردها الی المالک بحسب العادة لا ما  الرابع: ان تکون الافراد الم

اذا کانت نادرة یعزّ وجودها، فلو کان کذلک خرج عن المثلی و بعد اجتماع الامور الاربعة فی شیء یکون مثلیا و  

ز بین المثلی و القیمی سواء طابق  بانتفائها او انتفاء شیء منها یکون من القیمی و هذا هو حق القول فی باب المائ

 [(95مع ما قیل فی تحدید هما ام لا؟ اذ لیست العبرة بما قیل بعد اتضاح المعنی.)]

، کشف الرموز،  239، 3، شرایع الاسلام، ج480، ص 2، السرائر، ج537، غنیة النزوع، 59، ص 3[. المبسوط، ج 88]

[. 90. ] 35[. حاشیة المکاسب، ص89. ]203، ص1، جو قواعد الاحکام  382، ص2للفاضل الآبی تلمذ المحقق، ج

[. حاشیة 92. ]266، ص11، فتح العزیز، ج317،  2[. بدایة المجتهد، ج91. ] 139، ص2تحریر الاحکام، ج

[.  95. ]224[. هدایة الطالب الی اسرار المکاسب، ص94. ] 35[. حاشیة المکاسب، ص93. ]96المکاسب، ص 

 . 337ص  1المکاسب و البیع ج

 

 مقتضی القاعدة فی صورة الشک بین کون الشیء مثلیّاً او قیمیّاً 

 

   مقتضی القاعدة فی صورة الشک بین کون الشیء مثلیّاً او قیمیّاً ▲



 ملة المثلی او القیمی؟ اذا علم بکون الشیء مثلیاً او قیمیاً فهو و ان شک فیه، فهل الاصل یقتضی ان یعامل معه معا 

فهل الشک فی المثلیة و القیمة من قبیل الشک فی الاقل و الاکثر؟ او انه من قبیل المتباینین؟ ثم علی الاول فهل  

یکون الشک بین الاقل و الاکثر فی ناحیة الاشتغال او یکون فی ناحیة الاداء و الفراغ؟ فلمرجع علی تقدیر الاول  

ثانی هو الاشتغال، و علی تقدیر کون الشک فی المتباینین فهل الحکم هو تخییر هو البرائة و علی تقدیر ال

الضامن؟ او تخییر المالک؟ او یحکم بالتنصیف، بمعنی الاخذ من نصف المثل و نصف القیمة؟ او یحکم بالصلح  

ا نصّ عبارته فی  القهری؟ وجوه: ذهب الشیخ الاعظم )ره( اولاً الی تخییر المالک بین اخذ المثل او القیمة و هذ

 المکاسب: و الاقوی: تخییر المالک من اوّل الامر؛ لاصالة الاشتغال. و التمسّک بأصالة البرائة 

لایخلو من منعٍ. و عدل عنه بعد اسطر هذا لفظه: و لکن یمکن ان یقال: ان القاعدة المستفادة من اطلاقات الضمان 

ک هو : الضمان بالمثل، لانه اقرب الی التالف من حیث المالیة  فی المغصوبات، و الامانات المفرّط فیها و غیر ذل

 و الصفات.

و ذهب المحقق النائینی )ره( ایضاً الی المثلیة کما ذکر مقرره المحقق الآملی)ره( و هذا عبارته: فتحصل ان  

)علی الید ما   المختار هو وجوب ترتیب آثار المثلیة عند الشک فی کون المقبوض مثلیّاً أو قیمیاً لظهور الظرف

اخذت حتی تؤدی( فی کونها مستقراً و لازم کونها مستقراً هو ذلک للاستصحاب. لظهور قوله )ع( علی الید  

مااخذت، فی کون نفس ما اخذت علی الید لاخسارته و درکه و قبل التلف یکون علی الید اداء المثل لاخسارته و 

 [( 96درکه و بعد التلف نستصحبه.)] 

سانی)ره( لقد ابتنی هذه المسألة علی ان الضمان ، بالقیمة فی القیمیات مجرد ارفاق ، بحیث لو  الخرا المحقق و 

تمکن من مثل العین التالفة، و ما یشابهها بحسب الصفات فیها، کان له دفعه، و لایتعیّن علیه قیمته، کان الامر من 

دة الاّ بالمعیّن للشک فی الخروج بدونه، فلا  باب الدوران بین التخییر و التعیین، و الاصل عدم الخروج عن العه

 وجه للتخییر . 

و لوکان الضمان بها فیها علی نحو التعیین ، کان الامر من باب الدوران بین المتباینین و یتعیّن فیه الاحتیاط لا  

واحد شاء لا    التخییر الاّ ان الاحتیاط حیث یحصل هنا بمجرد تسلیمهما )المثل و القیمة ( لیختار المضمون له ایّ

دفع کلیهما، کما انّ الاحتیاط له ان لایختار واحداً منهما، الاّبرضاء الضامن، فالاحتیاط لهما ان یختار احدهما  

 بتراضیهما. انتهی. 

والامام الخوئی)ره(لقد اختار ما ذهب الیه المحقق النائینی)ره( من الضمان بالمثل عند الشک فی ضمان المثل أو  

ی ذلک: هو قیام السیرة القطعیه علی ان وضع الید علی مال الغیر بلا سبب شرعی موجب  القیمة و الوجه ف

للضمان، و علیه فان کان المال المزبور موجوداً بعینه فلابدّ من رده علی مالکیه علی النحو الذی أخذه منه واذا  

 [( 97تعذر ذلک لتلف ونحوه سقط عنه وجوب رد العین،وانتقل الضمان الی المثل.)]



 .  156، ص3[.مصباح الفقاهة، ج97مع تصرّف. ]   345، ص1[.المکاسب و البیع، ج 96]

 

 المراد من بـدل الحیلولة و حکمه 

 

   المراد من بـدل الحیلولة و حکمه ▲

 و تنقیح البحث عنه یتوقف علی بیان اقسام التلف، فانه یتصور علی انحاء:

الاول: تلف الخصوصیة العینیة تلفاً حقیقیاً أو حکمیاً و المراد بالتلف الحقیقی معلوم و بالحکمی ما اذا کان  

ن لا یتیسّر ارجاعه  موجوداً، و لکن لایرجی عوده الی المالک عادة کما اذا القی فی البحر أو صار فی خزانة سلطا

 منه، و لا اشکال فی هذا القسم فی جواز المطالبة بالبدل و انه خارج عن مورد الکلام فی بدل الحیلولة.

الثانی: ما اذا زالت انحاء سلطنة المالک عن العین دائماً بحیث لایرجی عودها مع بقاء العین وهذا القسم ایضاً 

 دل. ملحق بالتلف الحکمی، فیرجع فیه الی الب

الثالث: ما اذا زال بعض انحاء السلطنة کذلک دائماً بحیث لایرجی عودها کالدابة التی یرکب ظهرها اذا صارت  

موطوئة حیث انها یجب بیعها فی خارج المصر و ورد النص علی وجوب غرامة الواطئ بثمنه ثم بیعه فی خارج  

 المصر.

ا الیه کالخشب الذی جعل من اجزاء السفینة فی وسط البحر  الرابع : ما اذا زالت سلطنة المالک زوالاً یرجی عوده

 بحیث یتوقف نزعه عنها فی وسط البحر علی

 

  ان  الی ابقائها یجب فانه  ،  الغاصب غیر  من  لکن محترم، مال   أو الغاصب، نفس لوکانت و محترمة، نفس  غرق 

ن سلطنة المالک زائلة شرعاً مع  تکو  الصورة  هذه مثل  ففی الغرق، عن  عنها  نزعه یؤمن  مکان  الی السفینة تصل

رجاء عودها أو کان زوالها بحکم العقل کما اذا اخرج ماله الی بلد بعید یتوقف عوده الی المالک الی مضی زمان  

یحمل ذاک المال الیه فی ذاک الزمان )یتضرر المالک بعدم الوصول الی ماله فی هذه المدة( و هذا القسم هو مورد  

 الغاصب بین المالک و ماله(.  بدل الحیلولة )لحیلولة

و قد وقع الخلاف فی جواز مطالبة المالک حینئذ بالبدل فعن جماعة القول به، و عن آخرین کالمحقق الثانی)ره(  

 انکاره حیث یقول لم یحصل لبدل الحیلولة معنی متّضح.  



ة فی مدة انقطاعه عن ماله نعم  و ذهب الامام الخوئی)ره( ایضاً الی عدم جواز مطالبة المالک الغاصب ببدل الحیلول

یجوز للمالک ان یطالب بالمنافع الفائتة، فیکون المأخوذ بازاء تلک المنافع بمنزلة الاجرة للعین فی مدت غیابها  

 عن المالک، فلایمکن الاستدلال علی ثبوت بدل الحیلولة بالرّوایات و الاجماع لعدم دلالة کلیهما بالمدعی. 

 

 قاعدة لاضرر و لاضرار 

 

  قاعدة لاضرر و لاضرار ▲

هذه احدی قواعد الفقهیة المشهورة المعروفة بقاعدة لاضرر و مدرکها روایات کثیرة مستفیضة فی کتب الفریقین  

زرارة عن ابی   وردت فی موارد عدیدة: منها ما رواه فی الکافی فی قضیة سمرة بن جندب عن ابن بکیر عن

  فی  و[(98)]لاضرار و لاضرر فانه الیه بها  ارم و فاقلعها اذهب : للانصاری قال(. ص) انه القضیة نقل  بعد ( ٸجعفر) 

 [( 99.)]مؤمن  علی لاضرار  و  لاضرر و مضار  رجل انک (:ص) قال هکذا الطرق بعض

 [(100الاسلام.)]  فی لاضرار و لاضرر: الملل اهل میراث  باب فی مرسلاً الفقیه مارواه  منها و

 [( 101و کذا نقل عن نهایة الاثیریة.)]

و منها مارواه الکلینی عن عقبة بن خالد عن ابی عبدالله)ع( فی انه قضی رسول الله)ص( بین اهل المدینة فی  

مشارب النخل، انه لایمنع نفع الشئ وقضی)ص( بین اهل البادیة انه لایمنع فضل ماء لیمنع فضل کلاء و قال:  

 [(102لاضرار.)] لاضرر و

و قد ادعی فخر الدین فی الایضاح، فی باب الرهن، تواتر الاخبار علی نفی الضرر و الضرار فلا حاجة فی سنده  

 مع عمل الاصحاب به.

و العمدة فی هذه القاعدة البحث عن فقه الحدیث و شرحه و ایضاحه مع رعایة الاختصار و اما التفصیل و رفع  

 [(103ه هنا، و المتتبع فلیراجع الی کتب المفصلة، المدوّنة فی القواعد الفقهیة. )] الاشکالات فلا مجال لذکر

الضرر اسم مصدر من ضرّ یضرّ ضرّاً و یقابله المنفعة و اما النفع فهو مصدر لا اسم مصدر فلا مقابلة بینه و بین  

 الضرر کما ذکره فی الکفایة. 

و اما اذا کانت من باب الافعال فتستعمل متعدیة بالباء فیقال: اضرّبه و مادة الضرر تستعمل متعدیّاً اذا کانت مجردة 

 و لایقال: اضرّه.



و اما معنی الضرر فهو النقص فی المال، کما اذا خسر التاجر فی تجارته، أو فی العرض کما اذا حدث شئ أوجب  

ة واسطة فاذا لم یربح التاجر فی تجارته  هتکه مثلاً، أو فی البدن، کما اذا اکل شیئاً فصار مریضاً و بینه و بین المنفع

و لم یخسر لایتحقق فی مورده منفعة و لاضرر ومن ذلک یظهر انه لاوجه لما ذکره فی الکفایة من ان التقابل بین 

الضرر و النفع تقابل العدم و الملکة. لانه فی الموضوع القابل یرجع الی النقیضین لایمکن ارتفاعهما و فیهما)العدم  

( یمکن الارتفاع حتی فی الموضوع القابل، فالمبیع الذی بیع برأس المال مثلاً مع ان تلک المعاملة قابلة  و الملکة

 للنفع و الضرر یصدق ان هذه المعاملة لانفع فیها و لاضرر. 

 و المحقق الاصفهانی)ره( ذهب الی ان التقابل بین الضرر و النفع تقابل العدم و الملکة بالعرض و هذا لفظه:

[( ان تقابلهما تقابل العدم و 104ر اهل اللغة ان تقابل الضرر و النفع تقابل التضاد، و ظاهر شیخنا الاستاذ)ره()]ظاه

 الملکة، و لایخلو کلاهما عن محذور:  

اما الاول، فواضحٌ ؛ اذ لیس الضرر المفسر بالنقص فی النفس أو المال أو العرض امراً وجودیّاً، لیکون مع النفع  

 مر جودی، متقابلین بتقابل التضاد. الذی هو ا

و اما الثانی، فلأن النفع هی الزیادة العائدة الی من له علاقة بما فیه الفائدة، العائدة الیه، و عدمها عدم ما من شأنه  

 ان یکون له فائدة عائدة. 

و عدم التمامیة،  الاّ ان عدم النفع لیس بضرر، و الضرر هو النقص فی الشئ و هو عدم ما من شأنه التمامیة، فه

 لاعدم الزیادة لیکون مقابلاً لها، بتقابل العدم و الملکة، و عدم الزیادة لیس بنقص حتی یرجع الی الضرر.

نعم، النقص و الزیادة متقابلان، بتقابل العدم و الملکة بالعرض، لأن الزیادة تستدعی بقاء المزید علیه علی حده  

 [( 105صفة التمامیة یستلزم عدم الزیادة، فیقابل الزیادة بالعرض.)]الوجودی، فالنقص بمعنی عدم بقائه علی 

و اما الضرار فیمکن ان یکون مصدرا للفعل المجرد کالقیام و یمکن ان یکون مصدراً من باب المفاعلة لکن  

ة انک  الظاهر ان المذکور فی الحدیث هو الثانی اذ لوکان مجرداً لزم التکرار فی الکلام بلاموجب مع ان ذکر کلم

رجل مضار فی قضیة سمرة یؤکد کونه کذلک )ثم ان المعروف فی باب المفاعلة( انه فعل للاثنین و لکن التتبع  

فی موارد الاستعمالات کما نبّه علیه المحقق الاصفهانی)ره( )حسب ماذکر فی تعلیقة مصباح الاصول فی بحث  

فادة قیام الفاعل مقام ایجاد المادة و کون الفاعل  قاعدة لاضرر( یفید بطلان ذلک بل ان هیئة المفاعلة وضعت لا

 بصدد ایجاد الفعل. 

 و نذکر هنا نصّ ما ذکره المحقق الاصفهانی)ره( فی نهایة الدرایة: 

لایخفی علیک ان الضرار، و ان کان مصدراً لباب المفاعلة، و هوـ کما فی المتن ـ الاصل فیه ان یکون فعل  

 الاثنین، کما هو المشهور. 

نّه لا اصل له، کما تشهد له الاستعمالات الصحیحة الفصیحة القرآنیة و غیرها، فان فیها ما لایصح ذلک، و فیها  الاّ أ



  و الله، الی منهم الخدیعة  نسبة  الغرض فان[( 106)]﴾آمنوا الذین  و الله  یخادعون﴿ما لایراد منه ذلک کقوله تعالی 

  و[(108)]﴾ یراؤن﴿  و[(107)] ﴾و من یهاجر فی سبیل الله﴿ تعالی قوله و ایضاً الیهم لامنهما   المؤمنین الی

 ولاتمسکوهن﴿  و[(112)]﴾مسجداًضراراً﴿و[(  111)]﴾شاقوا﴿ و[(110)]﴾نافقوا﴿  و[( 109)]﴾نادیناه﴿

  لامولود و بولدها والدة  لاتضار  و﴿ تعالی  قوله و . انتهی.   ذلک   غیر الی[( 114)] ﴾لاتؤاخذنی﴿ و[( 113)]﴾ضراراً

 [( 115.)] ﴾ بولده له

 و اما شرح هذه الجملة و مفاد ها اعنی: لاضرر و لاضرار فالأقوال المعروفة المشهورة التی ذکرها الفقهاء اربعة: 

الاول: ان یکون الکلام نفیاً ارید به النهی عن ایجاد ضرر الغیر أو مطلقا، حتی علی النفس کما فی قوله تعالی:  

الآیة الشریفة تدل علی حرمة هذه الامور فی الحج، و  [( حیث ان 116لارفس و لا فسوق و لاجدال فی الحج)]

 [( 117قوله)ص( لاسبق الاّ فی خف أو حافر أو نصل. )] 

و غیر ذلک من الموارد العدیدة، و لقد اصرّ الشیخ شریعة الاصفهانی)ره( علی هذا القول فی رسالته)قاعدة لاضرر  

 ولاضرار( و تعیّن هذا الاحتمال من بین الاحتمالات الاربع. 

الثانی: ما افاده فی الکفایة من ان المراد نفی الحکم بلسان نفی موضوعه کما فی قوله )ع( لاربا بین الوالد و  

[( و امثال ذلک فیکون المراد من هذه  119[( و لاسهو للامام مع حفظ المأموم. و لاسهو فی السهو. )] 118الولد.)] 

احکام بعناوینها الاولیة اذا صارت ضروریة و تعنونت بعنوان الجملة بناءً علی هذا القول ان الموضوعات التی لها 

الضرر یرتفع ذلک الحکم عن ذلک الموضوع. فتکون هذه القاعدة بناءً علی هذا حاکماً علی الادلة الأولیة  

 بالحکومة الواقعة تضییقاً فی جانب الموضوع.

کم الناشی من قبله الضرر بمعنی: ان کل حکم  الثالث ما افاده الشیخ الاعظم)ره( و غیره : من ان المراد نفی الح

صدر من الشارع فان استلزم ضرراً أو حصل من قبل جعله ضرر علی العباد، سواء کان الضرر علی نفس المکلف  

أو علی غیره کوجوب الوضوء الذی حصل من قبل وجوبه ضررمالی أو بدنی علی المکلف، و کلزوم المعاملة فی  

 من قبله ضرر علی المغبون مرفوعٌ.  المعاملة الغبنیة حیث نشأ

 و علی هذا فقد استعمل کلمة لا فی معناها الحقیقی و هو نفی جنس مدخوله حقیقة لا ادّعاءً. 

و الفرق بین هذا الوجه و الوجه الثانی هو ان الوجه الثانی یختص بما اذا کان متعلق الحکم ضرریاً فی نفسه  

یعم ما اذا کان الضرر ناشئاً من نفس الحکم کلزوم البیع المشتمل علی  کالوضوء الموجب للضرر و اما هذا الوجه ف

 الغبن أو ناشئاً من متعلقه کالوضوء الموجب للضرر، فاللزوم مرتفع فی الاول و الوجوب فی الثانی. 

 و بعبارة اخری: ان المرفوع فی الوجه الثانی هو متعلق الحکم و فی هذا القول نفس الحکم. 

لمراد منه نفی الضرر الغیر المتدارک، و لازمه، ثبوت التدارک فی موارد الضرر بمعنی ان الشارع  الرابع: ان یکون ا

ینهی الضرر غیر المتدارک بان یکون الضرر المتدارک فی حکم العدم و لا یراه الشارع ضرراً کما هو کذلک عند  



 العرف و العقلاء. فنفی الضرر المطلق یرجع الی نفی الضرر غیر المتدارک. 

  جعل نفی علی   دالاً الحدیث کون من(  ره)الاعظم الشیخ  افاده  ما( ٻو لقد اختار الامام الخوئی و البجنوردی)

 .الرابع  و الثانی و  الاول  الوجه عن  اجابا و الضرری الحکم

  بالضرر له  فلاربط التشریعی  الرفع فی  الجملة لظهور الظاهر خلاف   انه فلاجل  الاول الوجه عن الجواب اما و

ارجی التکوینی کی یتوهم ان النفی بمعنی النهی ، و الا یلزم الکذب أو یقال: ان نفیه ادعائی من باب نفی  الخ

 الحکم بلسان نفی الموضوع. 

 و ثانیاً: لظهور الحدیث و سوقه فی مقام الامتنان و أیّ امتنان فی الزام المکلف بلزوم ترک الاضرار؟

 اء خلاف ظاهر اللفظ فیحتاج الی قرینة صارفة مفقودة فی المقام. و ثالثاً: حمل الجملة الخبریة علی الانش

و من هنا ظهر فساد القول الثانی ایضاً من توقفه علی ان یکون المراد من الضرر هو الضرر الخارجی أو التکوینی  

 لایخفی. و هذا خلاف ظاهر کلمة لا ولا یصار الیه الاّ بعد عدم امکان الرفع الحقیقی، و فی المقام ممکن کما 

 و اما الجواب عن الوجه الرابع : اذ یرد أولاً ان التقیید خلاف الاصل فلایصار الیه بلا دلیل.

و ثانیاً ان التدارک الموجب لانتفاء الضرر انما هو التدارک الخارجی التکوینی لا التشریعی ، فمن خسر مالا، ثم  

اما حکم الشارع بالتدارک، فلایوجب ارتفاع الضرر  ربح بمقداره صحّ ان یقال: إنّه لم یتضررـ ولو مسامحة ـ و

 خارجاً، فمن سرق ما له متضرر بالوجدان ، مع حکم الشارع بوجوب رده علیه. 

و ثالثاً ان کل ضرر خارجی لیس مما حکم الشارع بتدارکه تکلیفاً أو وضعاً، فانه لو تضرر تاجر باستیراد تاجر آخر 

الثانی هو الموجب للضرر علی التاجر الاول، فضلاً عما اذا تضرر شخص  لایجب علیه تدارکه ، مع کون التاجر 

من دون ان یکون احدٌ موجباً للضرر علیه، کمن احترقت داره مثلاً فانه لایجب علی جاره ولا علی غیره تدارک  

 ضرره. 

هو ضرر و هذا  و المحقق الاصفهانی)ره( ذهب الی ان نفی الحکم بنفی ذات ما یعرضه الضرر لا بنفی الضرر بما 

نصّ عبارته: و التحقیق أن الظاهر من قاعدة الضرر والحرج و اشباههما ان المقتضی لنفی الحکم هو الضرر و 

الحرج و الخطأ و أشباهها، فموضوع الحکم المنفی نفس ما یعرضه الضررو الحرج و نحو هما، فنفی الحکم بنفی  

 فرق بین نفی الحکم عن  ذات مایعرضه الضرر، لا بنفی الضرر بما هو ضرر، فلا

 

 [(120الضرر، و نفی الحکم بنفی موضوعٍ یعرضه الضرر.)] 

[.  101. ]243، ص4[. من لایحضره الفقیه، ج100. ]294، ص5[. الکافی، ج99. ]292، ص5[. الکافی، ج98]

و المکارم   [.القواعد الفقهیة للآیات العظام البجنوردی،103. ]294، ص5[. الکافی، ج 102. ]   82، ص3النهایة، ج

[. 107. ]9(: الآیة  2[. البقرة )106. ] 436، ص4[.نهایة الدرایة، ج 105[.صاحب الکفایة. ] 104الشیرازی و غیرهما. ] 



. 167(: الآیة  3[. آل عمران) 110. ]52(: الآیة 19[. مریم) 109. ] 142(: الآیة  4[. النساء )108. ]100(: الآیة 4النساء)

(:  18[. الکهف )114. ]231(: الآیة 2[. البقر )113. ]107(: الآیة  9[. التوبة )112]  .13( : الآیة 8[. الانفال )111]

من احکام السبق    3، ب  13[. الوسائل، ج 117. ]197(: الآیة 2[. البقرة ) 116. ]233(: الآیة 2[.البقرة) 115. ]73الآیة 

الموجود فیها: لیس بین الرجل و ولده رباً.  [. لم توجد الروایة بهذه العبارة فی المصادر و انما 118. ]4و الرمایة، ح

.  8من ابواب الخلل الواقع فی الصلاة، ح  24، ب5[. الوسائل ، ج 119. ]3و 1من ابواب الربا، ح  7، ب12الوسائل، ج

، ان شیخنا الاستاذ آیة الله العظمی الوحید الخراسانی )مد ظله العالی( لقد القی  451، ص4[. نهایة الدرایة، ج120]

( فی وصف المحقق الاصفهانی: انه استمع عشرین سنة، تفکر عشرین سنة ثم نطق    18/12/77درسه ) فی خلال

 و شرع فی التدریس. 

 

 المراد من الضرر المنفی فی هذه القاعدة 

 

   المراد من الضرر المنفی فی هذه القاعدة ▲

منفی فی هذه القاعدة هل هو الضرر الشخصی أو النوعی؟ المراد من الضرر الشخصی هو ان  المراد من الضرر ال

المناط فی رفع الحکم ترتب الضرر الشخصی الخارجی علیه ففی کل مورد نشأ من قبل الحکم الشرعی ضرر  

 خارجی علی شخص فذلک الحکم مرتفع فی حقه دون من لایتضرر من قبله.

 کون الحکم ضرریا نوعاً و ان لم یکن ضرریاً فی بعض الاحیان أو لبعض الاشخاص. و المراد من الضرر النوعی

الظاهر من الحدیث هو الضرر الشخصی لا النوعی لان معنی رفع الحکم فی کل مورد نشأ منه الضرر و اما فی  

الامتنان یقتضی ان  المورد الذی لم ینشأ من قبله ضرر فلا معنی لرفعه بل الاطلاق یشمله، و لان الحدیث فی مقام 

 یکون الرفع بلحاظ شخص بحسب نفسه و الارفع الحکم عن شخص بلحاظ شخص آخر ایّ امتنان فیه؟

و لایخفی ان المراد من الضرر فی الحدیث الضرر الواقعی دون الظاهری لان الالفاظ موضوعة لمعانیها الواقعیة 

لفتها الی الامارة أو الاصل معذور غیر مستحق للعقاب. و لابقید انه معلومة: غایة الامر ان الجاهل المستند فی مخا 

علیه فیکون المیزان فی رفع الحکم کونه ضرریاً فی الواقع، سواء علم به المکلف أم لا. فمن هذا یتولد الاشکال  

 فی موارد:  

 منها: قولهم بصحة الوضوء أو الغسل مع الجهل بکون استعمال الماء ضرریاً. 



 ر الغبن بجهل المغبون بالغبن و خیار العیب بجهل المشتری بعیب المبیع. و منها: تقییدهم لخیا

 و امّا الجواب عن هذه الاشکالات فلیراجع الی محلّه. 

 

 النسبة بین قاعدة الضرر و قاعدة الحرج

 

   النسبة بین قاعدة الضرر و قاعدة الحرج ▲

قیل دلیل نفی الحرج حاکم علی ادلة نفی الضرر، کما انه حاکم علی الادلة المثبتة للاحکام و لاجل هذا استدل  

علی جواز التصرف و عدم الضمان فیما اذا دار الامر بین تضرر شخص و الاضرار بالغیر من جهة التصرف فی  

الوعة أو بئراً یکون موجباً للضرر علی الجار اذا کان التصرف بداعی المنفعة ، بان یکون  ملکه کمن حفر فی داره ب

 فی ترکه فوات المنفعة أو یکون الداعی التحرز عن الضرر، بان یکون فی ترکه ضررعلیه.

علی  و الحق عدم حکومة دلیل نفی الحرج علی قاعده نفی الضرر، فان کل واحد منهما ناظر الی الادلة الدالة 

 الاحکام الاولیة، و یقیدها بغیر موارد الحرج و الضرر فی مرتبة واحدة فلاوجه لحکومة احدهما علی الآخر. 

 

 الفرق بین قاعدة الضرر و قاعدة الحرج

 

   الفرق بین قاعدة الضرر و قاعدة الحرج ▲

ل الضرری فارتکاب الفعل الذی فیه الضرر لایجوز فلایجتمع مع العبادة التی یجب  ان الضرر موجب لحرمة الفع 

 الاتیان بها مقرباً. 

 



و بعبارة اخری: الفعل الذی ضرری مبعد ولایمکن ان یکون المبعد مقرّباً)ولایطاع الله من حیث یعصی( بخلاف  

ة الحرجیة التی یأتی بها مع المشقة تکون  الحرج فان ارتکاب الفعل الحرجی لاحرمة فیه فلیس بمبعد بل العباد

آکد فی العبودیة و لاشک فی ان تحمل المشاق فی سبیل امتثال أوامر المولی و نواهیه ممدوح عند العقل و  

 العقلاء )افضل الاعمال احمزها( الاّ ان یکون المولی نهی عن تحمله أو ایقاع نفسه فی المشقة. 

 

 قدیم لاضرر علی العمومات و الاطلاقات وجه ت 

 

   وجه تقدیم لاضرر علی العمومات و الاطلاقات  ▲

لاشک فی ان النسبة بین دلیل هذه القاعدة و بین تلک الادلة عموم من وجه مثلاً دلیل وجوب الغسل عام من  

حیث کونه ضرریاًأو غیر ضرری و لاضرر اعم منه لشموله لغیر وجوب الغسل من الاحکام الضرریة فیتعارضان  

حکومة واقعیة بالتضییق فی جانب  فی مورد الاجتماع و یقدم دلیل لاضرر علی تلک الادلة لحکومته علیها  

المحمول سواء کان المحمول حکماً تکلیفیّاً أو وضعیاً بلا تصرف و تضییق فی النسبة التی بین الموضوع و  

المحمول حتی یکون تخصیصاً. لان ملاحظة النسبة فرع التعارض و لاتعارض بین الحاکم و المحکوم اذ  

و المحمول و اما اذا کان لسان احدی القضیتین التصرف فی   المعارضة فرع وحدة القضیتین بحسب الموضوع

موضوع القضیة الأخری کقولهم: لاشک لکثیر الشک . أو محمولها کقوله)ص( : لاضرر و لاضرار. بناء علی ان  

 مفاده رفع الحکم الضرری عن عالم الجعل و التشریع فلاتعارض حتی تلاحظ النسبة. 

ب الکفایة)ره(. و ان کان صحیحاً و مطابقاً للواقع الاّ انه لیس بلا سبب و  و اما الجمع العرفی الذی ذکره صاح 

جزافاً، و و جه الجمع العرفی هو ما ذکرنا من الحکومة فی هذه المورد و ربما یکون وجهه فی الموارد الأخر غیر  

 الحکومة من قوة الظهور فی احدهما لکونه أظهر أو کون أحدهماخاصاً أو غیر ذلک. 

نا الاعظم الانصاری)ره( وغیره علی تمامیة هذه القاعدة المستفادة من قوله)ص( لاضرر و لاضرار  اشکل شیخ

بلزوم تخصیص الاکثر، لان المستفاد من هذا الحدیث علی مسلک الشیخ، و من تبعه نفی الحکم الذی ینشأ من 

ب الفقه مثل هذا الحکم مجعول،  قبله الضرر، و انه لم یجعل فی الدین مثل هذا الحکم ، وتری انه کثیر من ابوا

 کابواب الحج و الزکاة و الخمس و ابواب الجهاد و الضمانات بواسطة الید أو الاتلاف الی غیر ذلک. 

ثم اجاب عنه: بأنه من الممکن، ان یکون بین الافراد الخارجة عن تحت هذا العموم جامع و التخصیص یکون  



وان الواحد عن تحت عموم العام من العناوین التی یتعنون العام بها  بعنوان اخراج ذلک الجامع الواحد و اخراج عن

 لیس بمستهجن و ان کان افراد العنوان الخارج اکثر من الافراد الباقی تحت العام. 

و اعترض علیه صاحب الکفایة)ره( بان خروج عنوان واحد عن العام، لیس بمستهجن و لوکان افراده اکثر من  

ام اذا کان عموم العام انواعیّاً و کان محط العموم الاصناف التی للعام و اما اذا کان محط  الافراد الباقی تحت الع

العموم و النظر الی الاشخاص و مصادیقه فلا فرق فی استهجان تخصیص اکثر الافراد بین ان یکون بعنوان واحد  

فراد مثل اکرم کل عالم فلوکان  و تحت جامع واحد فلوکان عنواناً واحداً ولکن محط العموم هو المصادیق و الا

المخصص عنواناً واحداً مثل الاّان یکون فاسقاً و کان افراد الخاص اکثر من الباقی بعد الاخراج یکون هذا  

 التخصیص مستهجناً و ان کان بعنوان واحد. 

ی غیر ذلک من  و اما ان کان محط العموم انواع العالم، من الصرفی و النحوی و الاصولی و المنطقی و الفقهاء ال

الانواع و کان المخصص عنوان النحویین مثلاً و فرضنا افراده کان اکثر من مجموع الأنواع الآخر فهذا التخصیص 

 لیس بمستهجن و الحاکم فی کلیهما العرف. 

  اما  و الکبری بحسب کله هذا: قال و( ٻو المحقق البجنوردی )ره( ایّد اشکال الآخوند علی الشیخ الاعظم )

لصغری فلاشک ان مصب العموم فی القاعدة هی الافراد، اذ مفادها کما استظهرنا من ادلتها هو نفی کل  ا بحسب

حکم ضرری أی: ینشأ من قبله الضرر ولیس مفادها نفی کل نوع من انواع الاحکام الضرریة حتی لایکون خروج 

 نوع واحد موجباً للاستهجان و لو کان افراده اکثر ممابقی تحت العام. 

مضافاً الی ان الخارج من هذا العموم ـ علی فرض تسلیم التخصیص ـ لیس عنوان واحد و انما هو صرف   هذا

فرض من الشیخ الاعظم الانصاری )ره( لان الاحکام الضرریة مجعولة بعناوین موضوعاتها، کعنوان الحج و الجهاد  

المتتبع ، بل موضوع الاحکام الضرریة  و الخمس و الزکاة و... الی غیر ذلک من العناوین التی یجدها الفقیه 

 موضاعات مسائل هذه الأبواب.

فالصواب فی الجواب ـ عن اصل اشکال تخصیص الاکثر ـ ان خروج هذه المذکورات عن تحت القاعدة  

بالتخصص و لیس تخصیص فی البین اصلاً بیان ذلک: ان قاعدة نفی الضرر و کذلک قاعدة نفی الحرج بناء علی  

من أن مفاد هما نفی الاحکام الضرریة و الحرجیة، یکون حاکمة علی ادلة الاحکام الاولیة، بمعنی ان  ما استظهرناه  

الادلة الاولیة لها اطلاق أو عموم یشمل کلتا حالتی الحکم من کونه ضرریاً و غیر ضرری، فالقاعدة تخرج حالة  

تقیید ذلک الاطلاق او تخصیص ذلک العموم  کونه ضرریاً عن مفاد الاطلاق أو العموم فنتیجة هذه الحکومة لبّاً 

 بغیر حالة کون ذلک الحکم ضرریاً. 

و اما اذا کان الحکم المجعول علی موضوع ضرری دائماً کوجوب الجهاد و اعطاء الخمس و الزکاة مثلاً أو کان  

س من باب  نفس الحکم دائماً ضرریاً کحکمه بضمان الید فی مورد التلف ـ فخارج عن مصبّ هذه القاعدة و لی



 [( 121التخصیص حتی یکون مستهجناً لکونه تخصیص الاکثر.)]

و الامام الخوئی)ره( لقد فصّل فی استهجان تخصیص الاکثر بین قضیة الخارجیة و الحقیقیة و ان تخصیص الاکثر 

ل( و مستهجن فی القضیة الخارجیة دون الحقیقیة ) و کلام المحقق البجنوردی)ره( یرجع ایضاً الی هذا التفصی

اجاب عن اشکال الشیخ ما هذا عبارته: و اما الجواب عن اصل الاشکال فهو انه لیس فی المقام تخصیص الاّ فی  

 موارد قلیلة: 

الاول: من موارد التخصیص هو الحکم بنجاسة الملاقی للنجس، مع کونه مستلزماً للضرر علی المالک، کما لو  

کما هو المنصوص للضرر علی المالک وکذا غیر الدهن و المرق  وقعت فأرة فی دهن او مرق، فالحکم بنجاستهما 

 مما کان الحکم بنجاسته موجباً للسقوط عن المالیة أو لنقصانها. 

 الثانی: وجوب الغسل علی مریض اجنب نفسه عمداً. 

 ة. الثالث: وجوب شراء ماء الوضوء و لو باضعاف قیمته، فانه ضرر مالی علیه لکنه منصوص و مستثنی من القاعد 

 هذه هی موارد التخصیص و اما غیر ها مما ذکره شیخنا الانصاری)ره( فلیس فیه تخصیص للقاعدة. 

 

امّا باب الضمانات فلیس مشمولاً لحدیث لاضرر من اول الامر، لکونه وارداً فی مقام الامتنان و الحکم بعدم  

ف، فکلاهما منافیان للامتنان  الضمان موجب للضرر علی المالک، و الحکم بالضمان موجب للضرر علی المتل 

خارجان عن مدلول الحدیث بلاحاجة الی التخصیص و الحکم بالضمان مستند الی عموم ادلة الضمان من قاعدة  

 الاتلاف أو الید أو غیرهما مما هو مذکور فی محله. 

لاضرر    و اما الاحکام المجعولةفی الدیات و الحدود و القصاص و الحج و الجهاد، فهی خارجة عن قاعدة

بالتخصص لا بالتخصیص، لانها من اول الامر جعلت ضرریةً لمصالح فیها، کما قال سبحانه تعالی: و لکم فی  

القصاص حیات یا اولی الالباب. وحدیث لاضرر ناظر الی العمومات و الاطلاقات الدالة علی التکالیف التی قد  

ر علی المکلف، فکل حکم جعل ضرریاً بطبعه  تکون ضرریة، و قد لاتکون ضرریة، و یقیدها بصورة عدم الضر

 [( 122من اول الامر لایکون مشمولاً لحدیث لاضرر، فلایحتاج خروجه الی التخصیص.)]

 . 538، ص2[. مصباح الاصول، ج122. ]1[.القواعد الفقهیة ، ج121]

 

 النسبة بین قاعدة قبح العقاب بلا بیان 

 



   النسبة بین قاعدة قبح العقاب بلا بیان ▲

 و قاعدة دفع الضرر المحتمل 

قد یتوهم فی المقام من ورود قاعدة دفع الضرر المحتمل علی قاعدة قبح العقاب بلا بیان )بدعوی( ان حکم  

 بیان.  العقل بدفع الضرر المحتمل یکون بیاناً عقلیاً یرتفع به موضوع حکم العقل بقبح العقاب بلا

و الحق ما ذهب الیه الشیخ الاعظم و المحقق الخراسانی)ره( من ورود قاعدة قبح العقاب بلا بیان علی قاعدة دفع  

الضرر المحتمل اذ یرتفع بها موضوعها و هو احتمال الضرر بل فی صورة جریان قبح العقاب بلا بیان تکون  

اد المحقق الخراسانی فی الکفایة: و لایخفی انه مع استقلاله المؤاخذة معلومة العدم و الضرر معلوم الانتفاء کما اف

بذلک لا احتمال لضررالعقوبة فی مخالته، فلایکون مجال هیهنا لقاعدة وجوب دفع الضرر المحتمل کی یتوهم انه  

تکون بیاناًکما انه مع احتماله لا حاجة الی القاعدة )ای قاعدة دفع الضرر المحتمل( بل فی صورة المصادفة  

[(بمعنی لو لم تجری قاعدة قبح  123استحق العقوبة علی المخالفة، و لو قیل بعدم وجوب دفع الضرر المحتمل)]

العقاب بلا بیان لم یجز الارتکاب عقلاً، سواء قلنا بقاعدة دفع الضرر المحتمل أم لا، اما لو قلنا بها فللقاعدة و اما  

صورة المصادفة اذ مع احتمال وجود بیان یمکن الوصول الیه  لو لم نقل بها فلانه لامؤمّن للعقاب الواقعی فی 

 بالفحص عنه لا یکاد یستقل العقل بقبح العقاب فلامؤمّن. 

 . 179، ص2[. الکفایة ، ج123]

 

 الفرق بین اللقطة و مجهول المالک

 

   الفرق بین اللقطة و مجهول المالک ▲

 اللقطة: هی المال الضائع عن مالک غیر معلوم.

 و مجهول المالک: هو المال الذی ضاع مالکه.

 

 السهام المفروضة فی کتاب الله تعالی 



 

   السهام المفروضة فی کتاب الله تعالی ▲

 روضة التی بیّنها الله تعالی فی کتابه ستة: النصف و الربع و الثمن و الثلثان و الثلث و السدس. السهام المف

النصف: للبنت الواحدة اذا لم یکن معها غیرها، و للاخت الواحدة للأبوین أو للأب فقط، و للّزوج ان لم یکن  

 للّزوجة ولد. 

 ن للّزوج ولد. و الربع : للزوج ان کان للّزوجة ولد وللّزوجة ان لم یک

 و الثمن: للّزوجة ان کان للّزوج ولد. 

الثلثان: للبنتین فصاعداً مع عدم الابن للمیت، و للأختین فصاعداً للأبوین مع عدم وجود الأخ للأبوین أو للأب مع 

 عدم الأخ لأب.

 التعدد. و الثلث: للأم ان لم یکن للمیت ولد و لم یکن له اخوة متعددون و للأخ و الأخت من الأم مع 

السدس : لکل واحد من الأبوین مع الولد و ان نزل و للامّ مع الإخوة للأبوین أو للأب و للأخ الواحد من الأم و  

 الاخت الواحدة منها. 

 

 المراد من العدالة

 

   المراد من العدالة ▲

 السهام المفروضة التی بیّنها الله تعالی فی کتابه ستة: النصف و الربع و الثمن و الثلثان و الثلث و السدس. 

النصف: للبنت الواحدة اذا لم یکن معها غیرها، و للاخت الواحدة للأبوین أو للأب فقط، و للّزوج ان لم یکن  

 للّزوجة ولد. 



 جة ان لم یکن للّزوج ولد. و الربع : للزوج ان کان للّزوجة ولد وللّزو 

 و الثمن: للّزوجة ان کان للّزوج ولد. 

الثلثان: للبنتین فصاعداً مع عدم الابن للمیت، و للأختین فصاعداً للأبوین مع عدم وجود الأخ للأبوین أو للأب مع 

 عدم الأخ لأب.

 من الأم مع التعدد. و الثلث: للأم ان لم یکن للمیت ولد و لم یکن له اخوة متعددون و للأخ و الأخت 

السدس : لکل واحد من الأبوین مع الولد و ان نزل و للامّ مع الإخوة للأبوین أو للأب و للأخ الواحد من الأم و  

 الاخت الواحدة منها. 

.  1[. حاشیة العروة للامام الخوئی، ج125[. الروضة البهیة فی شرح اللمعه الدمشقیة للشهید الثانی. ]124]

،  1[.التنقیح ، ج128. ]1[.تعالیق مبسوطة علی العروة الوثقی، ج 127. ] 1سیلة للامام الخمینی،ج[.تحریر الو126]

 . 254ص

 

 الصغائر قادحة فی العدالة أم لا؟ 

 

   الصغائر قادحة فی العدالة أم لا؟ ▲

[(عبد الله بن ابی یعفور قال: قلت  129النار فی کتابه ـ کما فی روایة)]  لاشک ان الکبائر ـ هی التی أو عد الله علیه

 لابی عبد الله )ع(: بم تعرف عدالة الرجل  

 

 بین المسلمین حتی تقبل شهادته لهم و علیهم؟ 

  فقال: ان تعرفوه بالستر و العفاف، و کف البطن و الفرج و الید و اللسان و یعرف باجتناب الکبائر التی أو عدالله 

علیها النار من شرب الخمر، و الزنا، و الریاء و عقوق الوالدین و الفرار من الزحف و غیر ذلک، و الدلالة علی  

ذلک کله ان یکون ساتراً لجمیع عیوبه حتی یحرم علی المسلمین ماوراء ذلک من عثراته و عیوبه و تفتیش ما  



 . و اما لصغائر فهل هی کالکبائر أو لا؟  [( هادمة للعدالة و مانعة عن تحققها 130وراء ذلک الی...)]

ذهب جمع الی ان المعاصی کلها کبیرة فی نفسها فان المعصیة کبیرة علی کل حال، و انما تقسم المعاصی الی  

الصغائر و الکبائر من جهة مقایستها بما هو اعظم منها، و ذلک لوضوح ان معصیة الزنا اکبر و اعظم من معصیة  

 قتل النفس المحترمة اعظم من معصیة الزنا و هکذا و علی هذا فکل معصیة تنافی العدالة.  الغیبة، کما ان معصیة

المعروف ان الصغائر غیر قادحة فی العدالة الاّ بالاصرار علی ارتکابها، فان الاصرار علی الصغیرة بنفسه من الکبائر 

 و لاصغیرة مع الاصرار.

 و استدل لما ذهب الیه المشهور بوجوه: 

وهو العمدة روایة عبد الله بن ابی یعفور المتقدمة لما ورد فیها من قوله: و تعرف باجتناب الکبائر التی  الاول: 

أوعد الله علیها النار . بتقریب ان الاجتناب عن الصغائر ایضاً لو کان معتبراً فی العدالة لم یکن للحصر باجتناب  

 الکبائر وجه. 

 و یرد علی ذلک من وجوه : 

ما ذکرنا آنفاً انها لیست بروایة معتبرة لضعف سندها لاجل احمد بن یحی العطار علی طریق الصدوق  الاول : انه ک

 و محمد بن موسی الهمدانی علی طریق الشیخ و هما لم یوثقا فی کتب الرجال. 

هل  الثانی : ان اجتناب الکبائر معرّف اصولی، لغوی و طریق و امارة للعدالة فی ظرف الجهل و عدم العلم بأنه

یرتکب الصغائر أم لا؟ و لیس معرفاً منطقیّاً حتی تکون حقیقة العدالة هو اجتناب الکبائر، فاذا علم بأنه یرتکب  

 الصغایر فیعلم انحرافه عن جادة الشریعة، فکیف یحکم بعدالته؟ 

ن الستر لجمیع  الثالث: قد ورد فی ذیلها : )و الدلالة علی ذلک کله ان یکون ساتراً لجمیع عیوبه( و معنی ذلک ا 

العیوب معتبر فی استکشاف العدالة، فان ارتکب الصغیرة فی مرأءی الناس و ان لم یتوعد علیه بالنار فی الکتاب  

لایکون ساتراً لجمیع عیوبه، علی انه لو ارتکب الصغیرة ، لانطمئن بانه لایرتکب الکبیرة فی المستقبل فالاجتناب  

 هل بالحال لاعند العلم بالانحراف عن الجادة و لو بالارتکاب الصغائر. عن الکبائر، طریق للعدالة فی ظرف الج

 [( 131و استدل المشهور ایضاً علی ما ذهب الیه بوجوه آخر لامجال لذکرها وردها فلیراجع الی کتب المفصلة.)] 

ی الی  و المحقق الهمدانی)ره( فی المقام قد فصّل فی الصغائر بین ما کان صدورها عن عمد و التفات تفصیل

حرمتها، فأنّها حینئذٍ کالکبائر قادحة فی العدالة، و بین ما اذا صدرت لا عن التفاوت الی حرمتها، کما اذا صدرت  

 غفلة أو لعذر من الاعذار العرفیة و ذَکَرَ انها غیر قادحة فی العدالة. 

 

عذر وغفلة فلاشبهة انه و لایخفی ان ما أفاده )ره( لایرجع الی محصّل و ذلک: لان ارتکاب الصغیرة لا عن  

یوجب الفسق و الانحراف و اما اذا کان عن غفلة فلا کلام فی ان ارتکابها غیر مضر للعدالة من دون فرق بین  



الکبائر و الصغائر و اما اذا کان عن عذر عرفی فان بلغ ذلک مرتبة یراه الشارع ایضاً عذراً فی الارتکاب کما اذا بلغ 

شکال فی ارتکابه و عدم کونه موجباً للفسق و الانحراف بلا فرق فی ذلک بین الکبیرة مرتبة العسر و الحرج فلا ا

 و الصغیرة 

 المراد من الکبائر

و اما لو لم یبلغ العذر العرفی مرتبة یراه الشارع معذراً فلا مناص من الحکم بحرمة ارتکابه و عصیانه و استلزامه 

اب المعصیة کبیرة کانت ام صغیرة تستتبع الفسق و الانحراف و  [( اذاً الصحیح ان ارتک132الفسق و الانحراف)]

              ینافی العدالة سواء استند الی عذر عرفی ام لم یستند. 

  حکم أو دلیل دل   أو عظیماً،  تشدیداً علیها شدّد  أو بالعقاب أو بالنار  علیها التوعید ورد  معصیة کل الکبائر: تنبیه

 فی ارتکاز المتشرعة کذلک أو ورد النص بکونها کبیرة.   کان أو کبیرة، بأنها العقل

 الکبائر المنصوصة علیها فی الاخبار: 

  
 :  الاخبار فی علیها  المنصوصة الکبائر

  و ـ7 الوالدین عقوق  و  ـ6 الخمر شرب و  ـ  5 السرقة و  ـ4 الزنا و  ـ3  الله حرّم  التی النفس قتل  ـ2 بالله  الشرک ـ1

ـ و  12ـ و اکل اللحم الخنزیر 11ـ و اکل الدم 10ـ و اکل المیتة 9اکل مال الیتیم  و  ـ8[ 133]الزّحف من الفرار

ـ  18ـ و القذف 17[ 135ـ و البخس]16ـ و المیسر 15[ 134ـ و السحت]14ـ و اکل الرباء 13اکل ما اهلّ لغیر الله 

ـ و القنوط من رحمة  22ـ و الامن من مکر الله  21ـ و الیأس من روح الله  20ـ وشهادة الزّور  19و اللواط 

ـ و  28ـ والکبر 27ـ و الکذب 26ـ و حبس الحقوق 25ـ و الیمین الغموس 24ـ و معونة الظالم 23[  136الله]

ـ و  35ـ و السحر 34ـ و اللهو 33ـ و محاربة الاولیاء 32ـ و ترک الحج  31ـ و الخیانة 30ـ و التبذیر 29الاسراف 

ـ و  40[  137ـ و التعرب بعد الهجرة]39ـ و قطع الرحم 38قض العهد ـ و ن 37ـ و ترک الصلاة 36کتمان الشهادة  

ـ و ترک شئ مما فرضه  44ـ و انکار ما انزل الله 43ـ و الغناء 42ـ و الحیف فی الوصیة 41انکار حق اهل البیت 

 الزکاة. ـ و منع 49ـ و الاستخفاف بالحج  48ـ و النمیمة 47ـ و الغیبة 46[( 138ـ و الاصرار علی الذنب)] 45الله 

 الولایة  اقسام   

 : اصناف  علی الأول و اعتباریة انشائیة و  حقیقیة، تکوینیة نوعین  الی الأولیة بالقسمة الولایة تنقسم

   و   أنشأها   الولایة فبتلک  ، الموجودات جمیع  علی   تعالی الله  ولایة:  احدها

 ا ینفیها اذا شاء فناء ها فله الخلق و الأمر. وبه امرها دبّر  و فیها تصرّف بها و بقاءها أدام و حفظها بها  و خلقها

و ثانیها: ولایة الملائکة علی عالم التکوین علی اختلاف مقاماتهم و شئونهم فانّ بهم ملأ الله السموات و الارض و 

 جعلهم مدبرات امرهم و مقسماته. 



له: و ذلّ کل شئ لکم و غیره من  لقو اجزائه  و العالم  علی  التکوینیة(  ٹثالثها: ولایة النبی الاعظم)ص( و الأئمة)

  یَأتِیْنَکَ ادْعُهُنَّ  ثُمَّ﴿النصوص الکثیرة، بل و هذه الولایة کانت ثابتة للأنبیاء ایضاً فی بعض مراتبها کقوله تعالی: 

فْ سَنُعِیدُ هَا سِیَرَتهَا لاتَخَ وَ خُذْهَا﴿:  تعالی  قوله و[( 140)] ﴾طَیْراً فَیَکُوْنُ فِیْهِ فَاَنْفَخُ ﴿: تعالی قوله و[( 139)] ﴾سَعْیاً

 [(141)]﴾الاُوْلی

  علی روحه ولایة  بمعنی  انفسها علی  الحیوانات  انواع کل ولایة  بل التکوینیة، نفسه علی الانسان  ولایة:  رابعها

 . ارادته  و  مشیته وفق التصرف انواع بجمیع  فیها یتصرف ،  بدنه اعضاء و جسمه 

 :  اقسامٍ  علی ایضاً الثانی النوع

ولایة النبی الاعظم)ص( علی احکام الشرعیة. فی الجملة، فان الله قد فوّض أمر مجموع قواعد الدین و   :اولها

قوانینیه التی أنزلها من السماء الیه، و جعل له الولایة علیها لیزید فیها و ینقص حسب ما رآه صلاحاً للامة، من  

و قد عمل علی وفق هذه الولایة و تصرف فی   حیث مجتمعهم و من حیث الازمنة و الأمکنة التی یعیشون فیها،

  الله قبل من المنصوبة( ٹالاحکام فی موارد کثیرة یجدها الباحث الفاحص، و الظاهر ثبوت هذه الولایة للأئمة) 

 . الأمّة امور لادارة  تعالی

نبیاء الماضین ایضاً  للا ثبوتها الظاهر و اموالهم، و  الأمّة نفوس علی ( ٹ)  الأئمة و( ص)   الاعظم النبی ولایة: ثانیها

 بالنسبة لأمتهم. 

ثالثها: ولایة المنصوبین من قبل المعصوم ، بنصب خاص أو عام علی الأمة نفوسهم و اموالهم ، فانها ولایة انشائیة  

 تشریعیة جعلها من بیده امر هذه الولایة.  

لولایة علی المتحاکمین و غیرهم بما  رابعها: ولایة القضاة المنصوبین من ناحیة ولی الامر و حاکم الأمة، فان لهم ا

یستلزمه ولایة الحکم و اتمام القضاء، فلهم الإجبار و اخذ الحق، و المال، و الأسجان، و الضرب متی اقتضته  

 القضاوة. 

خامسها: ولایة امراء الجیوش و رؤساء العساکر علی اختلاف طبقاتهم و تعدد مراتبهم کل بالنسبة الی من یلیه و  

ره و سلطانه و تربیته ، فان ذلک ولایة مجعولة منشعبة متفرعة عن ولایة نفس الحاکم علی الامة و  یکون تحت نظ 

 علی الجنود. 

سادسها: ولایة الاب و الجد علی الصغار من اولادهما و المجانین فی حال صغرهم و جنونهم ، ولایة علی  

 صرف فیها حسب اقتضاء المصلحة.  نفوسهم بتربیتهم و اجبارهم علی ماهو صلاحهم و علی اموالهم بالت

 سابعها:ولایةالام علی اولادها فیما یتعلق بشئون الحضانة المجعولة فی حقها.

 ثامنها: ولایة الأب و الجد للأب علی البکر البالغة الرشیدة فی تزویجها الاول علی اختلاف فی ذلک احوطه ذلک. 

ن الدین، علی غیره من کل مماثل له فی خصوص امره  تاسعها: ولایة کل بالغ عاقل عارف بالمعروف و المنکر م 



 [( 142بالمعروف و نهیه عن المنکر فی مرتبتها الأولی أو الثانیة.)]

 هذا ما اردنا ذکره من المباحث الفقهیة و قدتم بالخیر. 

قد   لکن و بالصحیحة التنقیح فی( ٻ[ . و ان عبر عنها السیدنا الحکیم فی المستمسک و السیدنا الخوئی )129]

اورد علیهما الشهید الغروی فی تعلیقة التنقیح و الاستاذ فی المباحث الفقهیة بضعف طریقی الصدوق و الشیخ  

.    1. غیرهما و  الفقهیة المباحث و کالتنقیح[ . 131. ]1الشهادات،ح ابواب من  41ب ، 18ج الوسائل،[ . 130(. ] ٻ)

[ .  135[ . السحت: اکل مال الحرام. ] 134الجیش. ] : الزحف[ . 133[ ] 132.]التقلید و الاجتهاد  بحث التنقیح

[ . التعرب بعد الهجرة: هو ان یعود الی البادیة و یقیم مع  137[ . القنوط: الیأس. ] 136النقص فی الکیل و الوزن. ] 

[.  139. ] 654[ . هدایة الطالب الی اسرار المکاسب، ص138الاعراب بعد ان کان مهاجراً، یعدّونه کالمرتد. ] 

[. مصطلحات الفقه، لآیة  142. ] 21( ، الآیة:  20[. طه ) 141. ] 49(، الآیة:  3[. آل عمران )140. ]260(، الایة:2رة)البق

 الله المشکینی )ره(. 

 

 حول المباحث المنطق 

 

   حول المباحث المنطق ▲

سلام علی اشرف الانبیاء والمرسلین محمد المصطفی )ص( و آله الطیبین الحمد لله رب العالمین و الصلاة و ال

 (. ع)العسکری الحسن بن الحجة العصر امام و الدهر ناموس سیما(  ٹالطاهرین المعصومین )

 .الجزاء یوم  الی  الآن من  اعدائهم علی  اللعن و جوراً  و ظلماً مُلئت ما بعد عدلاً و قسطاً الارض یملأ  الذی

 [( 143)]﴾سَبِیلِ رَبِّکَ بِالحٌِْکْمَةِ وَ الْمَوْعِظَةِ الحَسَنَةِ وَ جادِلْهُم بِالَّتىِ هِىَ أَحْسَنُ إِلىَ ادْعُ﴿

 . 125(:  16[. النحل )143]

 

 المراد من المنطق



 

   المراد من المنطق  ▲

المنطق اما مصدر میمی بمعنی النطق اطلق علی العلم المذکور مبالغة فی مدخلیته فی تکمیل النطق حتی کانه هو  

 و اما اسم مکان کأنّ هذا العلم محل النطق. 

و انّما سمّی المنطق منطقاً لان النطق یطلق علی الظاهری و هو التکلم و علی الباطنی و هو ادراک الکلیّات و هذا  

 [( 144وّی الاوّل و یسلک بالثّانی مسلک السداد فاشتق له اسم من النطق.)]العلم یق

[(وهو میراث ذی القرنین، و اختلفوا انّه من الحکمة ام لا؟  145الّفه الحکیم ارسطاطالیس، الملقب بالمعلم الاول)]

خطاء فی الفکر أو  قیل هو من العلوم الآلیة حدّه و کنهه جمیع المسائل التی لها دخل فی عصمة الذهن عن ال

القدر المعتدبه، فهو علم عملی آلی کما ان الحکمة علم نظری غیر آلی و قیل هو منها ان فسّرنا الحکمة بخروج  

 النفس الی

 

  نفس فی علیه  ماهی   علی الموجودات اعیان باحوال بالعلم فسّرناها ان لا  العمل و العلم جانبی  فی الممکن کمالها 

 یة. لأن موضوع المنطق هو المعقولات الثانیة و لیست بأعیان.  البشر الطاقة بقدر الامر

وقال الحکیم السبزواری فی لئالیه ما هو لفظه: بل هو من الحکمة و ان فسّرت بالثانی لانّ المراد باعیان  

الموجودات، الموجودات الخارجیة، و المعقولات الثانیة، خارجیّة من وجه. لأنّ کل موجود ذهنی، خارجی فی  

ه، و انما هو ذهنی بالقیاس الی الخارج . لأنها هیئات لنفسه، و النفس خارجیة و هیئة الامر الخارجی، خارجیة  نفس

و کیف لایکون من الحکمة ووضعه لان یکون آلة للحکمة و ینظر به الیها؟ و ما به ینظر الی الشیء، فانٍ فیه فهو  

 هو لکن من حیث انّه ینظر به لا من حیث إنه ینظر فیه. 

[. قال الشهرستانی فی الملل و النحل فی ترجمته ما هذا لفظه: هو 145. ] 157[ . الحاشیة لملا عبد الله، ص144]

نیقو ماخورس من اهل اسطاخرا، وهو المقدم المشهور و المعلم الاول و الحکیم الفاضل المطلق عندهم . و انما  

شرة سنة اسلمه ابوه الی افلاطون فمکث عنده نیفاً و ولد فی اول سنة ملک اردشیر بن دارا، فلما اتت علیه سبع ع

عشرین سنة. و انما سموه المعلم الاول لأنه واضع التعالیم المنطقیة، و مخرجها من القوة الی الفعل ، و حکمه  

حکم واضع النحو و العروض فان نسبة المنطق الی المعانی التی فی الذهن نسبة النحو الی الکلام و العروض الی  

ر. و هو واضع لا بمعنی انه لم یکن المعانی مقومة بالمنطق قبله فقوّمها ، بل بمعنی انه جرد آلة عن الماده  الشع

فقوّمها تقریباً الی اذهان المتعلمین حتی تکون کالمیزان عندهم یرجعون الیه عند اشتباه الصواب بالخطاء، و الحق  



له المتأخرون تفصیل الشارحین، وله حق السبق وفضیلة بالباطل، إلّا انه اجمل القول اجمال الممهدین، و فصّ

صر(. بل جاء فی   ط  196التمهید و کتبه فی الطبیعیات و الالهیات و الاخلاق معروفة و لها شروح کثیرة ) ص

الاثر ان ارسطوطالیس کان نبیّاً من الانبیاء کما فی محبوب القلوب للدیلمی حیث قال: یروی ان عمروبن عاص  

لاسکندریة علی رسول الله )ص( فسأله عمّا رأی؟ فقال : رأیت قوماً یتطلّسون و یجتمعون حلقاَ  قدم من ا

ویذکرون رجلاً یقال له ارسطوطالیس لعنه الله فقال صلوات الله و تسلیماته علیه و آله: مه یا عمر! ان  

ما نقل السید الطاهر ذو المناقب و   ارسطاطالیس کان نبیّاً فجهله قومه. ثم قال: الدیلمی: اقول ویؤید هذه الروایة

المفاخر رضی الدین علی بن طاوس)ره( فی کتابه فرج المهموم فی معرفة الحلال و الحرام من علم النجوم قولاً 

بان ابرخس و بطلمیوس کانا من الانبیاء، و ان اکثر الحکماء کانوا کذلک و انما التبس علی الناس امرهم لاجل  

 (. 1ط14بوب القلوب، صاسمائهم الیونانیة )مح

 

 تعریف المنطق

 

   تعریف المنطق ▲

 و ینبغی ان نذکر هنا ماذکر القوم فی تعریف المنطق. 

 [(مراعاتها الذهن عن الخطاء فی الفکر. 148[(تعصم)]147[(قانونیة)]146الاول تعریف المشهور: المنطق آلة)] 

 الثانی: تعریف الشیخ الرئیس ابی علی السینا: المنطق آلة قانونیة تعصم  

ته: »  [(هذا رسم للمنطق مقیساً الی غیره و ذکر رسم المنطق بحسب ذا149مراعاتها عن ان یضلّ فی فکره.)] 

 المنطق علم یتعلم فیه ضروب الانتقالات من امور حاصلة فی ذهن الانسان الی امور مستحصلة.« 

 [( 150الثالث تعریف الفارابی: »المنطق عیار العقل فیما یمکن ان یغلط فیه«)]

ه و بین [ . الآلة : هی الواسطة بین الفاعل و منفعله فی وصول اثره الیه کالقلم للکاتب فانه واسطة بین146]

المکتوب فی وصول اثره الیه. و عرّفها ابو علی السینا الآلة ما یؤثر الفاعل فی منفعله القریب منه بتوسطه. )المنطق  

[ . القانون هو لفظ یونانی أو لفظ سریانی موضوع فی  147واسطة بین النفس الناطقة و الادراکات الاکتسابیة.( ]

ة کلیة تعرف منها احکام جزئیات موضوعها و قال الشیخ ابوعلی سینا  الاصل لمسطر الکتابة و فی الاصطلاح قضی 



فی تعریف القانون: القانون معرب رومی الاصل، و هو کل صورة کلیة یتعرف منها احکام جزئیاتها المطابقة لها.  

  1بیهات ج[. الاشارات و التن149[. انما قال: تعصم مراعاتها. لان المنطقی قد یضل اذا لم یراع المنطق. ] 148]

 . 16ص  1[ . المنطقیات للفارابی ج 150. ]9ص

 

 موضوع المنطق

 

   موضوع المنطق ▲

 اعلم ان الاقوال فی موضوع المنطق ثلاثة: 

 حقیق.الاول: انه المعقولات الثانیة من حیث یتوصل بها من معلوم الی مجهول و ذهب الیه اهل الت

و الثانی: انه المعلوم التصوری و التصدیقی من حیث یوصل الی مطلوب تصوری و تصدیقی و الیه ذهب اکثر  

 المتأخرین. 

و الثالث: انه الالفاظ من حیث انها تدل علی المعانی و قد سبق الیه بعض الأوهام کما فی شرح المطالع لان نظر 

 معقولة و رعایة جانب الالفاظ انما هی بالعرض.المنطقی بالقصد الأول لیس الا فی المعانی ال

 

 غرض المنطق 

 

   غرض المنطق ▲

حیث ان الفکر قد ینتهی الی النتیجة کحدوث العالم وقد ینتهی الی نقیضها کقدم العالم فاحد الفکرین خطاء  

 فلابد من قاعدة   لامحالة و الّا لزم اجتماع النقیضین

کلیة لو روعیت لم یقع الخطاء فی الفکر و هو المنطق فالغرض منه حفظ الذهن عن الخطاء فی الفکر و بعبارت  

 اخری: تصحیح افکار الانسان و ارشاده الی طریق الاستنتاج الصحیح.



 

 المراد من المقدمة

 

   اد من المقدمةالمر ▲

مقدمة اسم فاعل من قدّم متعدی او من قدم لازم،و فی کلتی صورتین یلزم الاشکال، و الاول باطل لان معناها  

ذات یصدر منها التقدم لقارئها علی غیره والوصف المتعدی فی مقام الاطلاق یذکر مع مفعوله، فلو کانت المقدمة  

 مأخوذة منه لقیل مقدمة القاری. 

 ون معناها ذات تلبست بالتقدم مع انها قد وقع علیها التقدم من المؤلف. والثانی یک

و جوابه: انا نختار الاول و نقول ان الاوصاف المتعدیة قد تؤخذ عنواناً بلا متعلقها فیقال جاء القائد و نختار الثانی  

حتیاج المقصود الیها  و نقول کونها اوقع علیها التقدم لاینافی کونها بالذات و بالطبع متلبسة بالتقدم لا

 [(وا فق الوضع الطبع.  151طالما)]

قالوا ان التاء فی المقدمة للدلالة علی نقلها من الوصفیة الی الاسمیة نظیر الکافیة و الشافیة و العلامة، ویرد علیهم  

لمنقول  ان التا موجودة فی المقدمة حال کونها وصفا لانها علی مازعموا وصف لطائفة المتقدمة من الجیش و ا

 یجب ان یبقی علی هیئة المنقول منه فلا داعی للالتزام بتبدیل تاء التأنیث بتاء النقل.

 [ . طالما: کلمة مرکبة من طال و ما و معناها : کثیراً ما.  151]

 

 الفرق بین مقدمة الکتاب و مقدمة العلم

 

  الفرق بین مقدمة الکتاب و مقدمة العلم ▲

التزم المنطقیون فی مقدمة الکتاب بکونها طائفة من الکلام تنفع فی المقصود و فی مقدمة العلم بکونها. طائفة من 

 المعانی یجب الاطلاع علیها، فالفرق بینهما عندهم من وجهین: 



لکتاب من مقولة الکلام و مقدمة العلم من مقولة  احدهما کون کل منهما.من مقولة غیر مقولة الاخری، فمقدمة ا

 المعانی. 

 و ثانیهما ان مقدمة الکتاب تنفع المقصود و مقدمة العلم یجب الاطلاع علیها. 

و یرد علیهم ایراد واحد وهو انه لا داعی الی جعل مقدمة الکتاب عبارة عن الکلام و جعل مقدمة العلم عبارة عن  

ة عبارة عن الامر الذی قدّم علیه و نفع فیه کما هو ظاهر معناها الوصفی فالالفاظ اذا  المعانی، اذ مقدمة الشئ حقیق

دلت علی امور تنفع فی العلم فهی باعتبارتلک المعانی مقدمة علم کما ان المعانی لو کانت تنفع فی الکتاب کانت  

 مقدمة کتاب و کذا النقوش و غیرها مما یدل علی امور تنفع فی ذلک. 

نفع اولاً و بالذات فی الکتاب و العلم هی المعانی ولکن الدال علیها باعتبار انه عنوان و وجه لها  نعم الذی ی

 [( 152یسری النفع الیها فیصح نسبة النفع الی الالفاظ أو النقوش بالعرض و المجاز.)] 

 . 11[ . نقد الآراء المنطقیة للشیخ علی کاشف الغطاء، ص152]

 

 المراد من التصور و التصدیق 

 

   المراد من التصور و التصدیق ▲

المراد من التصور: هو ادراک امر واحد أو امور متعددة من دون اذعان بالنسبة و التصدیق: عبارة عن الاعتقاد  

التصدیق : صورة المطابقة للواقع التی   بالنسبة الخبریة ثبوتیة کانت أو سلبیة. و قال المحقق المظفر)ره( المراد من

 تعقلتها و ادرکتها. 

 

 التصدیق بسیط أو مرکب؟ 

 

   التصدیق بسیط أو مرکب؟ ▲



 اختلفوا فی حقیقة التصدیق الی ثلاثة اقوال: 

ی هنا من کلمات الحکماء بما افاده صدر المتألهین  ـ ماذهب الیه الحکماء من انه نفس الاذعان و الحکم، و نکتف1

فی صدر رسالته فی التصور و التصدیق، فی تقسیم العلم الی التصور و التصدیق قال: و لا یخفی ان انقسام العلم  

الی قسمیه اعنی التصور و التصدیق انقسام معنی جنسی الی نوعین متقابلین، و ان لکل منهما وحدة طبیعیة غیر  

و لاصناعیة، بل هما کیفیتان بسیطتان موجودتان فی النفس ، و هما من الکیفیات النفسانیة التی وجودهما   تألیفیة

 فی نفس الأمر هو کونها حالة نفسانیة کالقدرة و الارادة و الشهوة و الغضب و الحزن و الخوف و اشباهها.

ی الذهن و اما مفهوما فهما من قبیل  و لو سئلت الحق فهما نحو ان من الوجود الذهنی یوجد بها معلومات ف

المعلومات التی هی من المعقولات الثانیة التی یبحث عنها المنطقیون فی صناعتهم، لا من قبیل العلم و الاّ لم یکن 

 تعریفهما. 

و علی ایّ الوجهین هما امران بسیطان اما علی الاول فلانهما نحوان من الوجود، و کل وجود بسیط، و مع بساطته  

 خص بذاته لا بامر زائد. یتش

  معنی تحت  البسیطی النوعی اندراج العلم معنی تحت  مندرجان العلم مفهوم من  نوعان   فهما الثانی علی واما 

 الانسان  تحت الابیض  و لاکالاسود و الحیوان، تحت الفرس و کالانسان  لا  اللون تحت البیاض و کالسواد الجنسی

سیط فی المعنی فلیس لجنسه تحصّل الاّبفصله بل هما واحدجعلاً  ب هونوع ما وکل  الخارجیة، المرکبات من

 وتحصّلاً. 

[(ومن تبعه انه مرکب من مجموع تصور المحکوم علیه و تصور المحکوم به و  153ـ للامام فخر الدین الرازی)]2

 تصور النسبة الحکمیة و الحکم. 

الموضوع، و تصور المحمول، و النسبة( و  ـ لصاحب الکشاف و متابعوه من انه مرکب من الامور الثلاثة )تصور 3

ان الحکم عارض لها فالحکم علی القول الاول نفس التصدیق و علی الثانی جزئه و علی الثالث خارج عنه  

 عارض له. 

[ . الامام فخر الدین الرازی فی تاریخ ابن خلکان: هو ابو عبد الله محمد بن عمر الطبرستانی الرازی المولد  153]

  ه 606الدین المعروف بابن الخطیب الفقیه الشافعی له التصانیف المفیدة فی علوم عدیدة توفی سنة الملقب فخر 

من الطبع الاول الهجری فی ایران.( و نقل شیخنا الاستاذ آیة الله حسن زادة الآملی   48ص  2)تاریخ ابن خلکان ج 

الفخر الرازی انه کان مائلاً الی التشیع و قال:   فی تعلیقته علی المنظومة عن العلامة الشیخ البهائی: یستفاد من کتب

و الحق مع الشیخ و من الشواهد ان الفخر قال فی التفسیر الفاتحة من تفسیره الکبیر مفاتیح الغیب فی مسألة  

الجهر ببسم الله الرحمن الرحیم ما هذا لفظه: و ذلک یدل علی اطباق الکل علی ان علیاً کان یجهر ببسم الله 

رحیم ـ الی قوله: ان علیاً)ع( کان یبالغ فی الجهر بالتسمیة فلما و صلت الدولة الی بنی امیة بالغوا فی  الرحمن ال



(  ع) طالب  ابی  بن علی  عمل و لنا، موافقة  العقلیة الدلائل ان : قوله الی( ٷالمنع من الجهر سعیاً فی ابطال آثار علی

، من مفاتح الغیب ط استانبول،  1روة الوثقی فی دینه و نفسه. جبالع استمسک  فقد لدینه اماماً  علیاً اتخذ من  و  معنا،

ص:   28. اقول تأییداً لکلام الشیخ بهائی و الاستاذ الآملی ما ذکره فخر الرازی فی تفسیره الکبیر ج161و 160ص

  و شهیداً مات(  ص) محمد آل حب   علی  مات  من نحو(  ٷمن الروایات الواردة فی فضیلة علی بن ابیطالب   166

 مات علی بغض آل محمد)ص( مات کافراً مع تصریحه بان علیاً من آل محمد )ص(.   من

 

 اقسام التصدیق

 

   اقسام التصدیق ▲

غیب:  اِعلم أنّ مَنْ تصوّر النسبة الحکمیة فاما ان یکون الصورة الحاصلة عنده بحیث تتأثر عنها کقولک فی التر

الخمر یاقوتیة سیّالیة لذیذة و فی التنفیر العسل مرّة مهوّعة ام لا؟ و علی الاول تسمّی تخییلاً و علی الثانی فاما ان  

 تکون تلک النسبة متساویة الطرفین بحیث لایترجح عنده واحد منهما فتسمّی شکاً و اما ان لاتکون 

 

لی الثانی تسمّی وهماً، ان کانت مرجوحة و ظنّاً ان کانت  متساویتهما فاما ان یحصل القطع باحدهما ام لا؟ و ع

راجحةً و علی الاول اما ان تکون ذلک الطرف المقطوع العدم؟ فتسمّی کذباً و اما ان یکون الوجود فتسمّی جزماً  

بل التشکیک  وهی اما ان تکون مطابقة للواقع او لا؟ و تسمی الثانیة جهلاً مرکباً و الاولی یقیناً ان کانت بحیث لا یق 

 [( 154و تقلیداً ان کانت بحیث تقبله فهذه صور ثمان، اربع منها لیست بتصدیق لعدم الاذعان.)]

فجعل الجهل المرکب من اقسام التصدیق نظرا الی انه یتضمن الاعتقاد و الجزم و ان خالف الواقع و لکنا اذا دققنا  

حضور صورة الشیء عند العقل ( ان تحضر صورة  تعریف العلم نعرف ابتعاد هذا الزعم عن الصواب لان معنی 

نفس ذلک الشیء اما اذا حضرت صورة غیره بزعم آنها صورته فلم تحضر الشی، بل صورة شیء آخر زاعماًٌَ  

 [(155انها هی.)]

 . 1[. المنطق ج155. ]21[ . حاشیة لحاشیة ملا عبد الله، ص 154]

 



 لحجةالمراد من المعرّف و ا

 

  المراد من المعرّف و الحجة ▲

المعرّف عبارة عن المعلوم التصوری من حیث انه یوصل الی مجهول تصوری کالحیوان الناطق الموصل الی  

 تصور الانسان. وجه تسمیته: من باب تسمیة الدال باسم المدلول لانه یعرّف و یبیّن حال المجهول التصوری. 

فی اللغة الغلبة و فی الاصطلاح هو المعلوم التصدیقی من حیث انه یوصل الی المجهول التصدیقی و   الحجة

یسمّی حجة من باب تسمیة السبب باسم السبب لکون هذا المعلوم التصدیقی سبباً لذلک الغلبة. و الحجة فی  

 المنطق تنقسم الی ثلاث اقسام. 

ل اما من حال الکلی علی حال جزئیّاته و اما من حال الجزئیّات علی  القیاس و التمثیل و الاستقراء لانّ الاستدلا

حال کلیها و اما من حال احد الجزئین المندرجین تحت کلی علی حال الجزئی الآخر فالاول هو القیاس الثانی  

 هو الاستقراء و الثالث هو التمثیل.

 و اما الحجة عند الاصولی لقد ذکرنا فی مباحث الاصولیة. 

 

 المراد من النظر و الفکر

 

  المراد من النظر و الفکر ▲

التعریف المشهور عند المتقدمین »الفکر حرکة ذهن الانسان من المطالب نحو المبادی و الرجوع عنها الی  

. توضیح ذلک اذا ارید تحصیل مجهول مشعور به من وجه، انتقل الذهن منه و تحرک نحو المعقولات  المطالب « 

الی ان یجد مبادی هذا المطلوب و یتصورها ثم ینتقل منها بترتیبها الی ذلک المجهول المطلوب فیحصل هناک  

 انتقالان. 

الی المجهول« فالانتقالان خارجان عن حقیقة   و اما تعریف الفکر عند المتأخرین:»فهو ترتیب امور معلومة للتّأدی

الفکر بل هو حاصل من الانتقال الثانی و اخصر التعاریف ما ذکره سعد الدین التفتازانی فی تهذیب المنطق: »النظر 



ملاحظة المعقول لتحصیل المجهول« و العلامة المظفر فی المنطق: »حرکة العقل بین المعلوم و المجهول« و قال  

ـ حرکة العقل من المشکل )المجهول(الی المعلومات  1عند اکثر الناس عبارة عن الحرکات الثلاث:ان الفکر 

ـ حرکة العقل ـ ثانیاًـ بین المعلومات، للفحص عنها و تألیف ما یناسب المشکل و یصلح لحلّه.  2المخزونة عنده. 

 ـ حرکة العقل ـ ثالثاً ـ من المعلوم  3

ی المطلوب. نعم من له قوة الحدس یستغنی عن الحرکتین الأولیین و انما ینتقل الذی استطاع تألیفه مما عنده ال

رأساً بحرکة واحدة من المعلومات الی المجهول فلذلک یکون صاحب الحدس القوی اسرع تلقّیاً للمعارف و  

 العلوم، بل هو من نوع الالهام و اوّل درجته. 

 س فی المدرکات الجزئیة.و امّا الفکر عند جمهور الناس فهو کل انتقال للنف

و بعبارت أخری یقول الجمهور فی کلّ انتقال لأیة مدرکة من المدارک الباطنة من صورة جزئیة الی اخری، و  

 علی ایّ وجه کان الإنتقال، ان هذه النفس تتفکّر.

 

 اقسام المبادی 

 

   اقسام المبادی ▲

المبادی تنقسم باعتبار ذاتها الی المبادی التصوریة و التصدیقیة و باعتبار الغایة و النتیجة تنقسم الی المبادی  

 الخاصة و العامة و کل واحد منهما إما ان یکون فی التصورات او التصدیقات فیصیر المجموع ستة: 

نسان حیوان ناطق او الانسان حیوان ضاحک. و قیل المبادی  ـ المبادی التصوریة: هی الحدود و الرسوم نحو الا1

 [( 156التصوریة هی التی توجب معرفة الموضوع او المحمولات.)] 

ـ المبادی التصدیقیة: هی القضایا المؤلفة منها الاقیسة و الاستقراء و التمثیل نحو الاربعة زوج و کل زوج ینقسم  2

حو کل حیوان اما ناطق او غیر ناطق و کل ناطق من الحیوان حسّاسٌ و  بمتساویین فالاربعة تنقسم بمتساویین. و ن

کل غیر ناطق من الحیوان حسّاسٌ ینتج کل حیوان حسّاسٌ. و نحو النبیذ حرام لانّ الخمر حرام و علة حرمته  

الاسکار و هو موجود فی النبیذ. و قیل المبادی التصدیقیة هی الادلة توجب التصدیق بثبوت المحمولات 

 [(157وضوعاتها.)] لم

 ـ المبادی الخاصة فی التصورات: مثل الفصول و الاعراض الخاصة. نحو الانسان ناطق او الانسان ضاحک3



ـ المبادی العامة فی التصورات: مثل الاجناس و الاعراض العامة المأخوذة فی التعریفات. نحو الانسان حیوان او 4

 الانسان ما شیء. 

یقات: مثل قضایا مخصوصة لها خصوصیّات بمطالب مخصوصة. نحو زیدٌ عالم و  ـ المبادی الخاصة فی التصد 5

 کل عالم له منزلة عند الناس فزید له منزلة عندهم.

 ـ المبادی العامة فی التصدیقات: مثل کبریات القیاسات. نحو النقیضان لا یجتمعان و لا یرتفعان. 6

 . 8ص:  1ات ج[ . اجود التقریر157. ]8ص: 1[. اجود التقریرات ج156]

 

 اقسام المبادی التصدیقیة 

 

  اقسام المبادی التصدیقیة ▲

 المبادی التصدیقیة من حیث مادة القضیة )صناعات الخمس( تنقسم الی خمسة اقسام:

 لانکار و هی علی ستة انواع بحکم الاستقراء:الاول: المبادی العلمیة: و هی ما تکون مادة القضیة بدهیة غیر قابل ل

 ـ الاولیات: و هی قضایا یصدق بها العقل لذاتها 1

 ـ المشاهدات: و هی القضایا التی یحکم بها العقل بواسطة الحسّ.2

 ـ التجربیات: و هی القضایا التی یحکم بها العقل بواسطة تکرر المشاهدة منا فی احساسنا.3

 

 ایا تسکن الیها النفس سکونا یزول معه الشک ویحصل الجزم القاطع. ـ المتواترات: و هی قض4

ـ الحدسیات: و هی قضایا مبدأ الحکم به حدس من النفس قویّ جداً یزول معه الشک و یذعن الذهن 5

 بمضمونها. 

 ـ الفطریات: و هی القضایا التی قیاساتها معها. 6

ابیّاً ای من المظنونات التی یحتمل خلافها. نحو زید یطوف  الثانی: المبادی الظنیة: و هی ما تکون مادة القضیة خط

 باللیل و کل من یطوف باللیل فهو سارق فزید سارق. 

الثالث: المبادی الوهمیة: و هی ما تکون مادة القضیة مغالطیّاً او سفسطیّاً و هی تکون قضیة کاذبة لاظل لها من  



 عادل. الحقیقة نحو کل انسان بشر و کل بشر عادل فکل انسان  

الرابع: المبادی التسلیمیة: و هی ما تکون مادة القضیة جدلیّاً بان حصل التسالم بینک و بین غیرک علی التسلیم  

بانها صادقة، سوا کانت صادقة فی نفس الامر، او کاذبة، او مشکوکة، نحو قتل الانسان ذبح و ذبح الحیوان قبیح 

 فقتل الانسان قبیح.

: و هی عبارة عن المبدأ الذی یکون مادته شعریّاً و الغرض منه حصول الانفعالات  الخامس: المبادی التخیّلیة

 النفسانیة. کما یقال: فی الترغیب بشرب الخمر. هذا خمرو کل خمر یاقوتیة سیالة فهو یاقوتیة سیّالة. 

 

 اقسام الدلالة 

 

   اقسام الدلالة ▲

 لدلالة تنقسم الی اقسام کثیرة بالاعتبارات المتعددة: ا

 

الاول: الدلالة باعتبار الملازمة من کونها ذاتیة او طبعیة او وضعیة تنقسم الی اقسام ثلاثة: من العقلیة و الطبعیة و  

 الوضعیة و کل واحد منها ینقسم الی اللفظیة و العقلیة فیصیر المجموع ستة: 

 ظیة: کدلالة لفظ زید المسموع من وراء الجدار علی وجود اللافظ مثلاً. ـ الدلالة العقلیة اللف1

 ـ الدلالة العقلیة غیر اللفظیة: کدلالة الدخان علی النار. 2

 ـ الدلالة الطبعیة اللفظیة: کدلالة اُحْ اُحْ علی وجع الصدر. 3

 ـ الدلالة الطبعیة غیر اللفظیة: کدلالة سرعة النبض علی الحمی. 4

 لوضعیة اللفظیة: کدلالة لفظ زید علی ذاته. ـ الدلالة ا5

 ـ الدلالة الوضعیة غیر اللفظیة: کدلالة دوال الاربع )الخطوط و العقود و الاشارات و النصب( علی مدلولها. 6

و المحقق المظفر )ره( قسّم الدلالة الوضعیة فقط الی اللفظیة و غیر اللفظیة و الحکیم السبزواری فی لئالیه کملا  

 فی حاشیة التهذیب قسّم کل واحد من الوضعیة و العقلیة و الطبعیة الی قسمین لفظیة و غیر لفظیة. عبد الله

 



 اقسام الدلالة الوضعیة: 

 

   اقسام الدلالة الوضعیة:  ▲

 الثانی: الدلالة الوضعیة اللفظیة تنقسم الی اقسام ثلاثة: 

لالة المطابقیة: و هی دلالة اللفظ علی تمام معناه الموضوع له کدلالة لفظ الانسان علی تمام معناه، و هو  ـ الد 1

 الحیوان الناطق

 ـ الدلالة التضمنیة: و هی دلالة اللفظ علی جزء معناه الموضوع له کدلالة لفظ الانسان علی الحیوان وحده. 2

 

لی معنی خارج عن معناه الموضوع له لازم له کدلالة لفظ العمی علی  ـ الدلالة الالتزامیة: و هی دلالة اللفظ ع3

 البصر.

النسبة بین دلالة المطابقیة و التضمن و الالتزام العام و الخاص، کلما صدق التضمن او الالتزام صدق المطابقة  

العکس اذ یجوز ان   لأنّدلالة اللفظ علی جزء المعنی او الخارج اللازم فرع دلالة اللفظ علی تمام معناه و لیس

 یکون للفظ معنی بسیط لاجزء له و لا لازم له فیتحقق المطابقة بدون التضمن و الالتزام. 

و اما النسبة بین التضمن و الالتزام عموم و خصوص من وجه لتصادقهما فیما کان للشیء معنی مرکب و له لازم  

معنی مرکب لا لازم له و قد یکون بالعکس    عقلی او عرفی و قد یصدق التضمن دون الالتزام فیما کان للشیء

 فیما اذا کان للشی معنی بسیط له لازم. 

دلالة المطابقة بالوضع فقط، و دلالة التضمّن و الالتزام بمشارکة الوضع و العقل، کما فی اساس الاقتباس للمحقق  

قلیة، کما قال الخطیب القزوینی  ( و امّا عند علماء البیان فیسمّی الاول بالوضعیة و الآخران بالع1ط 8الطوسی )ص

فی اول البیان من تلخیص المفتاح: دلالة اللفظ اما علی تمام ما وضع له، او علی جزئه، او خارج عنه، و یسمّی  

 الأولی وضعیة، و کل من الأخریین عقلیة. 

 الثالث: انحصار الدلالة الوضعیة بالدلالة التصدیقیة. 

 ر دلالة اللفظ علی المعنی و ارادته( ان الدلالة علی اقسام ثلاثة: )باعتبا

ـ الدلالة التصوریة: هی انتقال الذهن الی المعنی بمجرد سماع اللفظ و هذه الدلالة قهریة لا تتوقف علی غیر  1

 العلم بالوضع. 

 



اصدا  ـ الدلالة التفهیمیة المعبّر عنها بالدلالة التصدیقیة ایضاً: و هی عبارة عن ظهور اللفظ فی کون المتکلم به ق2

لتفهیم معناه. و هذه الدلالة تتوقف زایداً علی العلم بالوضع علی احراز انه فی مقام التفهیم و لم ینصب قرینة  

 متصلة علی الخلاف. 

ـ الدلالة التصدیقیة: و هی دلالة اللفظ علی ان الارادة الجدیة علی طبق الارادة الاستعمالیة. و هذه الدلالة تتوقف  3

مضمون کلامه، هذه الدلالة ثابتةببناء العقلاء. الدلالة التی تکون تابعة للارادة هی هذه الدلالة لا  علی ارادة المتکلم ل

 القسمین الاولین.

 قد وقع الکلام بین الاعلام فی ان الدلالة الوضعیة هل هی الدلالة التصوریة او انها الدلالة التصدیقیة؟

نتقال الی المعنی عند تصور اللفظ لابد ان یستند الی سبب و  فالمعروف و المشهور بینهم هو الاول بتقریب ان الا

ذلک السبب اما الوضع او القرینة، و حیث ان الثانی منتف فیتعین الاول، و ذهب جماعة من المحققین الی الثانی.  

 کما هو التحقیق بحسب ما یقتضیه نظر الدقیق.

دم المعنی للالتزام بکون اللفظ دالاً علی معناه و لو صدر  بناء علی ان الوضع عبارة عن التعهد و الالتزام فواضحٌ لع

عن لافظ بلا شعور و اختیار فلا یقع الامر غیر الاختیاری طرفا للتعهد و الالتزام و اما الدلالة التصوریة کما ذکرنا  

ی )ره( کما فی  عبارة عن انتقال المعنی من سماع اللفظ فهی غیر مستندة الی الوضع. و هذا ما اختاره الامام الخوئ

 مصباح الاصول. 

 

 الحقیقة و المجاز 

 

   الحقیقة و المجاز ▲

[(و ان استعمل فی غیر ما وضع له لعلاقة فان کانت  158اللفظ ان استعمل فی معناه الموضوع له فهو حقیقة)]

العلاقة هی المشابة فذلک المجاز استعارة کاسد فی قولنا رایت اسداً یرمی و ان کانت العلاقة غیر المشابهة من  

 مرسل. سایر انواع العلاقة بین المعنی الحقیقی و المجازی فالمجاز 

المجاز فی الاصل من جاز المکان یجوزه اذا تعدّاه نقل الی الکلمة الجائزة ای المتعدیة مکانها الاصلی او الکلمة  

 المجوز بها علی معنی انهم جازوا بها مکانها الاصلی. )المطول(



لشیء اذا اثبته  [. الحقیقة فی الاصل فعیل بمعنی فاعل من حقّ الشیء اذا ثبت او بمعنی مفعول من حققت ا158]

ثم نقل الی الکلمة الثابتة او المثبتة فی مکانها الاصلی و التاء فیها للنقل من الوصفیة الی الاسمیة و عند صاحب  

المفتاح التاء للتأنیث علی الوجهین اما علی الاول فظاهر لان فعیل بمعنی فاعل یذکر و یؤنثسواء جری علی  

فة و اما علی الثانی فلانه یقدر لفظ الحقیقة قبل النقل الی الاسمیة  موصوفه اولا نحو رجل ظریف و امرأة ظری

صفة لمؤنث غیر مجراة علی موصوفها و فعیل بمعنی مفعول انما یستوی فیه المذکر و المؤنث اذا جری علی  

لان  موصوفه نحو رجل قتیل و اما اذا لم یجر علی موصوفه فالتأنیث واجب دفعاً للالتباس نحو مررت بقتیل بنی ف

 و قتیلة بنی فلان. و الحقیقة فی الاصطلاح الکلمة المستعملة فیما و ضعت له. 

 

 ة ـاقسام العلاق

 

   ةـاقسام العلاق ▲

 المجاز المرسل یقع علی وجوه کثیرة: 

ـ اطلاق السبب علی المسبب کالید علی النعمة و هی موضوعة للجارحة المخصوصة لکن من شأن النعمة ان  1

تصدر منها و تصل الی المقصود بها فالجارحة المخصوصة بمنزلة العلة الفاعلیة لها. و علی القدرة لظهور سلطانها 

 ات.بها و منه قولهم: رعینا غیثاً ای نباتاً لأنّ الغیث سببٌ للنب

 ـ اطلاق المسبب علی السبب عکس الاول، کقولهم: امطرت السماء نباتاً ای غیثاً لکون النبات مسبّباً عنه. 2

 ـ تسمیة الشیء باسم ما کان علیه، کقوله تعالی: و آتو الیتامی اموالهم ای الذی کانوا یتامی اذ لا یُتْمَ بعد البلوغ. 3

عالی: انی ارانی اعصر خمراً ای عنباً یؤول الی الخمریة؛ و لا یلدوا الّا  ـ تسمیة الشیء باسم ما یؤل الیه، کقوله ت4

 فاجراً کفاراً ای صائراً الی الفجور و الکفر. 

ـ اطلاق اسم الکل علی الجزء و یشترط فیه ان یکون اصلاً فیما وقع المجاز بسببه، کقوله تعالی: و لا تکتموا  5

ی لشکر،  ه لان معدن کتمان الشهادة القلب. و منه قولهم: للربیئة )طلایهالشهادة و من یکتمها فانه آثم قلبه ای ذات 

 دیده بان( عین لأنّها المقصود من کون الرجل ربیئة دون سائر ما عداها. 

ـ اطلاق الجزء علی الکل و هو عکس ما قبله، و الشرط ما سبق کقوله تعالی: یجعلون اصابعهم فی آذانهم ای  6

 أناملهم. 



 لحال علی المحل، کقوله تعالی: ففی رحمة الله هم فیها خالدون ای فی الجنة لانها محل الرحمة. ـ اطلاق اسم ا7

 ـ اطلاق اسم المحل علی الحال و هو عکس ما قبله، کقوله تعالی: فلیدع نادیه ای اهل نادیه ای مجلسه.8

اء. لأنّ اللسان آلته؛ و ما ارسلنا ـ تسمیة الشیء باسم آلته کقوله تعالی: و اجعل لی لسان صدق فی الآخرین ای ثن9

 ای بلغة قومه. من رسول الّا بلسان قومه

  اجلهم  جاء  فاذا ﴿: تعالی کقوله ارادته و مقارنته و مشارفته المراد و الفعل اطلاق ـ10 

  الصلاة الی قمتم فاذا﴿: تعالی قوله و. مجیئه قرب فاذا ای[( 159)]﴾یستقدمون لا  و ساعة  یستأخرون لا

 . القیام اردتم  ای [( 160)] ﴾ا.فاغسلو

  اراد ناقةٍ؛  بماأة  له  أمر و لسانه، عنّی اقطعوا: مرداس  بن العباس فی( ره)  کقوله الملزوم علی اللازم اسم اطلاق  ـ11

 . للسکوت ملزوم اللسان  قطع لان  عنّی سکوته السلام علیه

 :الفرس  شاعر کقول و

 روی  پیش به ابری و کف  بر  گرفته برقی

 بر سرو چرخی بزیر ران  نهاده ماهی

 اراد الشاعر من البرق السیف و من الابر التُّرس لان البرق و الابر لازمان للسیف و التّرس(

ـ اطلاق اسم الملزوم علی اللازم و هو عکس ما قبله، کما ورد انه کان اذا دخل العشر الأخیر من شهر رمضان  12

 المئزر لازم لاعتزالهنّ. قال:  شدّ المئزر؛ و المراد الاعتزال عن النساء لأن شدّ

 قوم اذا حاربوا شدّوا مئازرهم دون النساء و لو باتت بأطهار

 و غیر ذلک مما یتعذر حمل اللفظ فیه علی معناه الحقیقی. 

 ـ اطلاق المطلق علی المقید کقول الشاعر:13

 و یا لیت کلّ اثنین بینهما هوی من الناس قبل الیوم یلتقیان 

 القیامة. اراد من الیوم یوم 

 ـ اطلاق المقید علی المطلق و هو عکس ما قبله کقول شریح القاضی: 14

 اصبحت و نصف الخلق علیّ غضبان. اراد من النصف نصف الجماعة سواء کان مساویاً لنصف الآخر ام لا. 

ن الانبیاء  ـ اطلاق العام علی الخاص: کقوله تعالی: و انا اوّل المسلمین. اراد من المسلمین بعض المسلمین لا15

 کانوا مسلمین کما قال تعالی: ما کان ابراهیم یهودیا و لا نصرانیاً و لکن کان حنیفاً مسلماً. 

 ـ اطلاق الخاص علی العام کاطلاق الفقهاء علی العلماء. 16

و   ـ و المجاز بحذف المضاف سواء قام المضاف الیه مقامه ام لا و الاول کقوله تعالی: و اسئل القریة ای اهلها.17

 الثانی کقول الشاعر: 



 أکّل امرءٍ تحسبین امرئاً و نار توقّد باللیل نارا.

 . نار  کل  و ای 

 : الشاعر کقول  الیه المضاف بحذف  المجاز  و  ـ18

 تعرفونی  العمامة اضع متی  الثنایا طلاع  و  جلا ابن انا

 .جلاً  رجل ابن انا

 اء و کقول شاعر الفرس:الم علی  المیزاب کاطلاق الآخر علی  المتجاورین  احد اطلاق  ـ19

 گِلی خوشبوی در حمام روزی رسید از دست محبوبی به دستم

 بدو گفتم که مشکی یا عبیری که از بوی دلاویز تو مستم

 بگفتا من گِلی ناچیز بودم و لکن مدتی با گُل نشستم 

 کمال هم نشین در من اثر کرد وگرنه من همان خاکم که هستم

 الحقیقة هذه العلاقة ترجع الی علاقة الحال و المحل. هذا ما ذکره ابن الحاجب و فی 

 

 ـ اطلاق المبدل علی البدل کاطلاق الدم علی الدیة. 20

 ـ ذکر النکرة و ارادة العموم کقوله تعالی: علمت نفسٌ ما احضرت ای کل نفس. 21

 ـ اطلاق الضد للضد کاطلاق البشارة علی الانذار. 22

 س کمثله شیء ای لیس مثله. ـ علاقة بالزیادة کقوله تعالی: لی23

 ـ اطلاق المعرف بالالف و اللام علی فرد کقوله تعالی: ادخلوا الباب سجداً. ای باباً من ابوابها.24

ـ تسمیة المحمول باسم الحامل کالرّاویة فی المزادة ای فی المزود الذی یجعل فیه الزاد ای الطعام المتخذ  25

 الذی یحمل المزادة و العلاقة کون البعیر حاملا لها.  للسفر. و الراویة فی الاصل اسم للبعیر

 . 6:  5[ . المائدة  160. ] 7:34[ . الاعراف159]

 

 الفرق بین المنقول و المرتجل

 

  الفرق بین المنقول و المرتجل ▲



معنی آخر لوجود مناسبة بین المعنیین، و هجر استعماله  المنقول: و هو اللفظ الذی وضع لمعنی ثم استعمل فی  

فی المعنی الاول الذی وضع له و المنقول ینسب الی ناقله سواء کان من اهل اللغة کنقل الدابة عن معناه الاولی و  

ء  هو المتحرک فی الارض الی معناه الثانوی و هو الفرس لمناسبة الحرکة او من اهل الشرع کنقل الصلاة من الدعا

الی الارکان المخصوصة او من اهل المناطقة و الفلاسفة و غیر ذلک فیسمّی بالمنقول اللغوی و الشرعی و  

 المنطقی و الفلسفی و غیر ذلک.  

و المنقول قسمان: تخصیصی ان وضع فی معنی آخر و ترک استعماله فی الاول و تخصّصی ان لم یکن استعماله  

 ر استعماله فی الثانی. فی المعنی الثانی بوضع علیحدة بل کث

المرتجل: و هو لفظ الذی وضع لمعنی ثم استعمل فی معنی آخر مع عدم المناسبة بینهما کما اذا جعل الابیض  

 علماً لشخص اسود او جعل العلامة للجاهل مثلاً. 

 

 انواع المفهوم 

 

  انواع المفهوم ▲

 م ینقسم الی قسمین: جزئی و کلی. المفهو

 الجزئی: هوالمفهوم الذی یمتنع انطباقه علی اکثرمن مصداق واحدکالاعلام الشخصیة. 

 

 اقسام الجزئی 

 

   اقسام الجزئی ▲

 ینقسم الجزئی الی الحقیقی و الاضافی: 

 هو المفهوم الذی یمتنع صدقه علی اکثر من معنی واحد. ـ الجزئی الحقیقی: کما ذکرنا 1



ـ الجزئی الاضافی: هو المفهوم المندرج تحت مفهوم اوسع منه. و هذا التعریف یشمل الجزئی الحقیقی من جهة  2

اضافته الی الکلی و الکلی الذی یکون اخصّ من الکلی الآخرکالانسان بالقیاس الی الحیوان و الحیوان بالقیاس  

جسم النامی و ... و النسبة بینهما العموم مطلقا لان کل جزئی حقیقی یندرج تحت مفهوم اعم فکل جزئی  الی ال

 حقیقی جزئی اضافی و لیس العکس. 

 

 ینقسم الجزئی الی المنطقی و الطبیعی و العقلی 

 

   ینقسم الجزئی الی المنطقی و الطبیعی و العقلی ▲

المفهوم الجزئی )ما یمتنع صدقه علی اکثر من مصداق واحد( یسمّی جزئیاً منطقیّاً و معروضه )اعنی زیداً( یسمّی  

 جزئیّاً طبیعیّاً، و المجموع )اعنی زید الجزئی( یسمّی جزئیّاً عقلیّا. 

 

 لجزء و الجزئی الفرق بین ا

 

  الفرق بین الجزء و الجزئی ▲

 الفرق بینهما من وجوه: 

 ـ ان الجزء یوجد فی ضمن الجزئی و الجزئی یوجد فی ضمن الکلی. 1

ـ ان الموطن للجزء هو الخارج و للجزئی هو الذهن. لان المراد من الجزئی هو المفهوم المتحقق فی الذهن کما  2

 عرفت. 

 

 الجزئی لا یکون کاسباً و لا مکتسباً 



 

   الجزئی لا یکون کاسباً و لا مکتسباً  ▲

اذ من یدرک جزئیّاً بما هو جزئی او حاله الجزئی لا یدرک منه جزئیّاً آخر بما هو جزئی الّا ان یحسّه باحساس  

آخر )لأنّ الجزئی مغایر للجزئی الآخر( و لا یکون مکتسباً للجزئی کما ذکرنا و لا للکلی لأنّ الکلی اجلّ من ان  

 و الکلی. [(الکاسب و المکتسب ه 161ینال الجزئی بما هو جزئی)]

 الکلی: هو المفهوم الذی لا یمتنع انطباقه علی اکثر من مصداق واحد. 

 . 49[. شرح المنظومة ص: 161]

 

 اقسام الکلی

 

   اقسام الکلی ▲

 الکلی ینقسم الی اقسام: 

 منها: الکلی المنطقی و الطبیعی و العقلی 

طقی: مفهوم الکلی )ما لا یمتنع انطباقه علی اکثر من مصداق واحد( یسمّی کلیّاً منطقیّاً لان المنطقی  ـ الکلی المن1

 انما یبحث عن هذا المعنی کمفهوم الانسان و الحجر.

ـ الکلی الطبیعی: و هو معروض )ذات الموصوف( الکلی المنطقی نحو انسان بما هو انسان من غیر التفات الی  2

 کلی، و سمی الثانی بالطبیعی لانه طبیعة من الطبایع ای حقیقة من الحقایق.  انه کلی او غیر 

 

ـ الکلی العقلی: و هو المجموع من الکلی المنطقی و الطبیعی )ای العارض و المعروض( نحو الانسان الکلی  3

 یسمّی کلیّاً عقلیِّاً اذ لا وجود له الّا فی العقل. 

 



 طبیعی هل هو موجود بوجود افراده ام لا؟ الکلی ال

 

   الکلی الطبیعی هل هو موجود بوجود افراده ام لا؟  ▲

لا شک فی عدم وجود الکلی المنطقی و العقلی فی الخارج و انما الخلاف فی الکلی الطبیعی هل هو موجود  

 بالاصالة او بالتبع؟

 ی عدیدة: الاقوال فی وجود الکلی الطبیع

ـ الحکماء قائلون باصالة الوجود تحققاً ذهبوا الی انه موجود بعین وجود اشخاصه، فالوجود وصف له بحال  1

 ذاته. 

[( و شرحه للقطب: وجود الکلّی الطبیعی فی الخارج یقینی لأن الحیوان جزء هذا الحیوان 162و فی المطالع)]

الذی هو جزئه إما الحیوان من حیث هو، او الحیوان مع   الموجود فی الخارج و جزء الموجود موجود فالحیوان

قید فان کان الأول یکون الحیوان من حیث هو موجوداً، و ان کان الثانی یعود الکلام فی الحیوان من حیث هو 

جزئه و لا یتسلسل لا متناع ترکب الحیوان الخارجی من امور غیر متناهیة بل ینتهی الی الحیوان من حیث هو. و  

قدیر التسلسل فالمطلوب حاصل لأنّ الحیوان جزء الحیوان الذی هو مع القیود الغیر المتناهیة و یمتنع ان  علی ت 

یکون معه شیء من القیود و الّا لکان ذلک القید داخلاً فیها و خارجاً عنها فاذن الحیوان لا بشرط شیء موجود فی  

 الخارج و هو الکلی الطبیعی. 

رر الفرائد بعد البیان بان الکلی الطبیعی مقسم للماهیة المطلقة و المخلوطة و  و قال الحکیم السبزواری فی غ

المجردة و هذا نص عبارته: و کیف یکون قسم الشیء موجوداً و مقسمه غیر موجود و القسم هو المقسم بعینه  

لی وجود الطبیعی  مع انضمام قید و بینهما الحمل مواطاة و هو الاتحاد فی الوجود، و هذا النحو من الاستدلال ع

اولی واخف مؤنة مما هو مشهور من انه جزء للشخص و الشخص موجود و جزء الموجود موجود. و قد اختار  

 هذه النظریة فی اللئالی ایضاً.

و قال المحقق خواجة نصیر الدین الطوسی فی تجرید الاعتقاد: و قد تؤخذ )ای الماهیة( لا بشرط شیء و هو  

رج و هو جزء من الأشخاص و صادق علی المجهول الحاصل منه و مما أضیف الیه.  کلی طبیعی موجود فی الخا

 و قد استدل العلامة الحلی)ره( شارح التجرید علی وجود الطبیعی نظیر ما ذکر فی شرح المطالع کما ذکرنا آنفاً. 

لتهذیب: و الحق ان  ـ و جمهور المتکلمین ذهبوا الی انه موجود بمعنی وجود اشخاصه، کما قال التفتازانی فی ا2

وجود الکلی الطبیعی بمعنی وجود اشخاصه. فالوجود وصف له بحال متعلقه أی فرده موجود. و اختاره القطب  



 (. 59الرازی فی شرح المطالع )ص 

ـ و القائلون باصالة الماهیة فی التحقق و اعتباریة الوجود و ان کانوا قائلین بان التحقق وصف له بحال ذاته  3

 لکن القول بأصالتها فائلٌ بل باطلٌ. کالحکماء و

ـ الکلی الطبیعی موجود بوجود واحد عددی فی ضمن افراده و یتصف بالاضداد کما نقل الشیخ الرئیس عن  4

رجل من العلماء کبیر السن غزیر المحاسن قد صادفه فی مدینة الهمدان و للشیخ الرئیس رسالة مفردة الی علماء  

[(و بیّن ان نسبته الی  163ع فیها کثیراً علی هذا الرجل غزیر المحاسن کبیر السن.)]دار السلام فی هذا الباب شنّ

 الافراد کنسبة الآباء الی الأبناء لا کنسبة الاب الواحد الی الابناء.

و شیخنا الاستاذ الحکیم آیة الله حسن زادة الآملی )حفظه الله( أیّد کلام هذا الرجل قد صادفه الشیخ فی مدینة  

ن و هذا نصّ عبارته: اقول و انی أری أن ذلک العالم الکبیر کان راسخاً فی الحکمة المتعالیة و الحقائق   الهمدا

العرفانیة و یشیر فی قوله)ان الطبیعی موجود بوجود واحد عددی فی ضمن افراده و یتصف بالاضداد( الی ربّ  

ستوفینا البحث عن هذا المطلب العظیم فی رسالتنا  النوع و افراده علی ما استقصینا الکلام فی هذا الامر القویم و ا

المعمولة فی المُثُل الإلهیة، و هی لم تطبع بعد. و اتصاف وجود واحد عددی یدل علی انه وجود کلی سعیّ کما  

 [( 164قال العارف ابو سعید احمد بن عیسی الخرّاز: ان الله لایُعرف الاّ بجمعه بین الاضداد فی الحکم علیه بها.)]

جّه بعض الافاضل ایضاً کلام هذا الرجل غزیر المحاسن بان مراده من الکلی الطبیعی ربّ النوع للافراد و و و

 [( 165المراد من وجوده فی ضمن الافراد ظهوره فی الافراد کظهور الاصل فی الفرع.)]

رح اللئالی. و قال  [ . التعلیقة علی ش164. ]479ـ 462[ . رسائل ابن سینا، ص163[ . المطالع للکاتبی. ] 162]

شیخنا الاستاذ الآملی فی توضیح کلمة غزیر المحاسن ما هذا لفظه: ثم ان المحاسن جمع الحسن کالمشاین جمع  

الشین و المقابح جمع القبح، و معنی کون غزیر المحاسن أنه کان عالماً ذا فنون لا انه کان کثیف اللحیة کما انه  

کان یدرّس اللآلی یفسّر غزیر المحاسن بکثیف اللحیة هازلاً ضاحکاً.  سائر فی الالسنة ایضاً حتی رأینا من 

 .  1[ . فصول المنطق،ج165( ]148)ص

 

 الفرق بین المتواطئ و المشکک 

 

   الفرق بین المتواطئ و المشکک  ▲



المتواطئ: هو کلی الذی یصدق علی افراده علی حد سواء کالانسان و الفرس و الذهب و الفضة فزید و عمرو و  

 خالد الی آخر افراد الانسان من ناحیة الانسانیة سواء، من دون ان تکون انسانیة احدهم اولی من انسانیة الآخر. 

 

جود و البیاض. انّما یسمّی بالمشکک لانه یشکک  المشکک: وهو الکلی الذی ینطبق علی مصادیقه بالتفاوت کالو

الناظرفیه بادئ النظر هل هو متواط او مشترک لفظی، فمن نظر الیه ان لا حظه من جهة توافق افراده فی صدقه  

علیها توهم انه متواط و ان لا حظه من جهة اختلافها فیه باحد الوجوه الآتیة توهم انه لفظ مشترک بین معان  

 [( 166. )]متعددة مختلفة

و التفاوت اعم من ان یکون بالعلیة و المعلولیّة کالوجود فان فرده الواجب تعالی علة لسائر افراده أو بالأولویّة  

کتقدم وجود العدد و المساحة أو بالشدة و الضعف کالبیاض بالنسبة الی الثلج و العاج أو بالغنی و الفقر أو التقدم 

 و التأخر. 

 . 35حاشیة ص[ . الحاشیة علی ال166]

 

 الفرق بین المشکک المنطقی و الاصولی:

 

   الفرق بین المشکک المنطقی و الاصولی: ▲

المشکک المنطقی ما تفاوت افراده بالعلیّة و غیرها کما ذکرنا و المشکک الاصولی ما تفاوت ظهوره اللفظی علی  

ن بالنسبة الی الرجل و الانثی و النسبة بینهما العموم و الخصوص مطلقا فکل مشکک عند المنطقی  افراده کالانسا 

 مشکک عند الاصولی و لیس العکس )فتأمّل(. 

 

 الفرق بین الکل و الکلی 

 



   الفرق بین الکل و الکلی ▲

 الفرق بینهما من وجوه: 

 ـ منها ان الکل متقوم باجزائه کزید و الکلی متقوم بجزئیاته کالانسان. 1

 ـ و منها ان الکل فی الخارج و الکلی فی الذهن.  2

 ـ ومنها ان اجزاءالکل متناهیة وجزئیات الکلی غیرمتناهیة)بمعنی انها کثیرة(.3

 

 یحمل علی جزئیاته. ـ و منها ان الکل لایحمل علی اجزائه و الکلی  4

 ـ و من انتفاء الجزء )کالاجزاء الرئیسة( ینتفی الکل و لایلزم من انتفاء الجزئی انتفاء الکلی. 5

ـ حصول الکل یتوقف علی حصول جمیع اجزائه و حصول الکلی لایتوقف علی حصول جمیع جزئیاته بل  6

 یحصل بحصول فردٍ. 

 

 اقسام التقابل

 

   اقسام التقابل ▲

 التقابل ینقسم الی أربعة اقسام:

 الاول: تقابل التناقض و هو تقابل الایجاب و السلب، کقولنا: زیدٌ کاتب و زید لیس بکاتب. 

فرد  و النقیضان لایجتمعان و لایرتفعان ، فمآل تقابل التناقض الی قضیّة منفصلة حقیقیة نحو العدد اما زوج أو 

 فلابد من تحقق احدهما فی الخارج فیلزم من صدق احدهما کذب الاخری و بالعکس.

الثانی: تقابل الضدین و هما امران وجودیان بینهما غایة الخلاف غیر متضائفین لایجتمعان فی محل واحد فی  

لایقع بین ازید من   زمان واحد من جهة واحدة کالسواد و البیاض و الحرارة و البرودة. و من احکام التضاد انه

 طرفین لأنه تقابل، و التقابل نسبة، و لاتتحقق نسبة واحدة بین أزید من طرفین. و هذا عام لجمیع اقسام التقابل. 

 



 الفرق بین الضدین و النقیضین

 

   الفرق بین الضدین و النقیضین ▲

 وه: الفرق بینهما من وج 

 ـ ان الضدین بین الامرین الوجودیین و النقضین بین الایجاب و السلب. 1

ـ الضدان لایجتمعان و قد یرتفعان اذا کان لهما ثالث یقال: هذا الشئ لیس بابیض ولا اسود بل هو احمر: و امّا  2

 النقیضان فلایجتمعان و لایرتفعان بل لابدّ من احدهما. 

 و التضاد یکون فی الافعال یقال الفعلان متضادان و لایقال متناقضان. ـ ان التناقض یکون فی الاقوال 3

ـ قدیوجد النقیضان من القول و لایوجد الضدان من الفعل الاتری ان الرجل اذا قال بلسانه زید فی الدار فی  4

 حال قوله فی الضد إنّه لیس فی الدار فقد اوجد نقیضین معاً. 

وجودی: عارض لموضوع من شأنه ان یتصف به، و عدمی: عدم ذلک الامر   الثالث: العدم و الملکة و هما امران

الوجودی فی ذلک الموضوع، کالبصر و العمی الذی هو فقد البصر من موضوع من شأنه ان یکون بصیراً. و هما  

 کالضدین فی امتناع الاجتماع و جواز الارتفاع. 

عاً و لایجتمعان فی موضوع واحد من جهة واحدة و  الرابع: المتضایفان و هما امران وجودیان الذان یتعقلان م 

 یجوز ان یرتفعا. کالاب و الابن، و الفوق و التحت، و العلة و المعلول. 

و من احکام التضایف انّ المتضائفین متکافئان وجوداً و عدماً و قوّة و فعلاً، فاذا کان احدهما موجوداً فالآخر  

فالآخر معدوم بالضرورة و اذا کان احدهما بالقوة أو بالفعل فالآخر   موجود بالضرورة و اذا کان احدهما معدوماً

 کذلک بالضرورة. 

 

 اقسام الحمل

 

  اقسام الحمل ▲



المراد من الحمل هو الاتحاد بین شیئین من جهة)لان لایلزم حمل المباین علی المباین( و المغایرة من جهة  

 اخری )لان لایلزم حمل الشئ علی نفسه(. 

 الحمل ینقسم الی اقسام مختلفة:

جهة الوحدة و  منها: الحمل الاولی الذاتی و الحمل الشایع الصناعی. و هذا التقسیم للحمل انما هو باعتبار لحاظ 

 المغایرة. 

و المراد من الاول ما کان الموضوع و المحمول متحدین فیه الماهیة و الوجود و المفهوم و لکن بعد ان یلحظ  

نحو من التغایر کتغایر الاجمال و التفصیل فی حمل الحدّ علی المحدود ، نحو الانسان حیوان ناطق و کملاحظة  

ه، أو یمکن ان یسلب عن نفسه، و ملاحظته لا کذلک بل کما هو هو  الشئ بحیث یمکن ان یکون غیره فی ذات 

کقولهم فی مبحث الماهیة: الانسان من حیث هو انسان انسان لاغیر، و فی مبحث الجعل: ما جعل المشمش  

مشمشاً بل جعل موجودا فان المشمش مشمش فی ذاته اذ ثبوت الشئ لنفسه ضروری، و سلبه عن نفسه محال.  

 لاولی الذاتی لأولیة صدقه و عدم جریانه الاّ فی الذاتیات.سمّی الحمل با 

و المراد من الثانی ما کان الاتحاد بینهما فی الوجود مع الاختلاف فی المفهوم کقولک: الانسان حیوان فان مفهوم  

مل  الانسان غیر مفهوم الحیوان: و لکن کل ماصدق علیه الانسان صدق علیه الحیوان. و یسمّی هذا الحمل بالح

الشایع الصناعی لشیوعه فی الصناعات و العلوم من جهة أنّها باحثة عن العوارض الذاتیة لموضوعاتها و حمل  

 تلک العوارض علی الموضوعات انما هو بهذا الحمل. 

و منها حمل المواطاة )حمل هو هو( و الاشتقاق )ذو هو( و هذا التقسیم للحمل انما هو باعتبار جواز الحمل من  

 تقاق أو وساطة کلمة ذو و عدم جوازه من دونهما. دون الاش

فاذا لم یحتاج الشئ فی حمله الی الاشتقاق أو وساطة کلمة ذو او ما یرادفها و ما فی معناها نحو زید کاتب و  

عمرو راکب فیسمّی الحمل بالحمل بالمواطاة لتواطوء المحمول و الموضوع و توافقهما فی عدم الاحتیاج الی  

 تقدیر بل الموضوع هو المحمول و بالعکس.الاشتقاق و ال

و الثانی کحمل العدل علی زید فانه لایصح ان تقول زید عدل لأنه یلزم حمل المباین علی المباین فلابدّ من  

 الاشتقاق أو التقدیر و یقال: زید عادل أو زید ذو عدل. 

ان حیوان. و یسمّی طبعیاً، لاقتضاء  و منها: حمل الطبعی و الوضعی: و الاول کحمل الاعم علی الاخص نحو الانس

الطبع و عدم استنکاره و الثانی کحمل الخاص علی العام نحو الناطق انسان الکاتب انسان و یسمّی مثل هذا  

الحمل حملاً وضعیّاً لعدم اقتضاء الطبع و کراهیته عنه فیکون بالوضع و الجعل. و لایخفی ان المراد من العام هنا  

 ث المفهوم لا من حیث المصداق. ما یکون عاماً من حی

 



 الفرق بین الحمل البتّی و غیر البتّی 

 

   الفرق بین الحمل البتّی و غیر البتّی  ▲

متحرک  و المراد من الاول : ما کان لموضوعه افراد محققة یصدق علیها بعنوانه، کقولنا: الانسان کاتب و الکاتب 

 الاصابع.  

و المراد من الثانی: ما کان لموضوعه افراد مقدّرة غیر محقّقة، کقولنا: المعدوم المطلق لایخبر عنه، و قولنا: اجتماع  

 النقیضین محال. 

 

 الفرق بین الهلیّة البسیّطة و الهلیّة المرکبة 

 

   الفرق بین الهلیّة البسیّطة و الهلیّة المرکبة ▲

الهلیّة البسیطة ماکان المحمول فیها وجود الموضوع، کقولنا: الانسان موجود، و الهلیّة المرکبة: ما کان المحمول  

ثبوت شئ لشئ بخلاف الهلیّة   فیها اثراً من آثاره و عرضیاً من عرضیّاته، کقولنا: الانسان ضاحک، فهی تدلّ علی 

 البسیطة حیث تدلّ علی ثبوت الشئ. 

 

 اقسام الواسطه 

 

  اقسام الواسطه ▲



 ان الواسط علی ثلاثة اقسام: 

 ـ الواسط الثبوتیة و هی العلة لوجود شئ کعلیة النار للحرارة و الماء للبرودة. 1

 طة الاثباتیة و هی: العلة للعلم بوجود شئ کعلیة الدخان للعلم بوجود النار. ـ الواس2

ـ الواسطة العروضیة وهی: الواسطة فی الحمل الموجبة لصحة اسناد العرض الی غیر معروضه مجازاً کاسناد  3

 الحرکة الی جالس السفینة فان الحرکة محمولة علی السفینة حقیقة و علی الجالس مجازاً.

 

 تنبیه: 

 

   تنبیه: ▲

قد یقال واسطة فی الثبوت و یراد بها ما یقابل الواسطة فی الاثبات، و قدیقال واسطة فی الثبوت و یراد بها ما  

 یقابل الواسطة فی العروض. 

ة المطلوبة فی النتیجة فی الواقع و نفس الامر کما  و اما الاول: فهو ان یکون الواسطة علة للنسبة الایجابیة أو السلبی

فی البراهین اللمیة فان البرهان اللمّی هو مفید العلم من العلة ای من الحد الاوسط بالمعلول، و لایخفی علیک ان  

لمیّاً    البرهان اللمی مع انه واسطة فی الثبوت واسطة فی الاثبات ایضاً لأن الحدّ الاوسط فی البرهان مطلقا سواء کان

أو انیّاً بل کل قیاس لابد ان یکون علة لاثبات الاکبر للاصغر و التصدیق به ای دالاًّ علی ثبوت الاکبر للاصغر فی  

 الذهن، فلایمکن انفکاک الواسطة فی الثبوت عن الواسطة فی الاثباط بخلاف العکس.

بالذات و هی قسمان احدهما: ان یکون نفسه  و امّا الثانی : فهو ان الواسطة فی الثبوت یکون منشئاً للاتصاف بشئ 

متصفاً به کالنار الواسطة لحرارة الماء و ثانیهما: ان لایکون کالشمس الواسطة لها، أو لاسوداد وجه القصّار و  

 [( 167ابیضاض الثوب مثلاً. )] 

 . 140[ . تعلیقة علی اللئالی لآیة ا... حسن زاده الآملی، ص 167]

 

 الفرق بین الذاتی و العرضی فی باب الایساغوجی 



 

   الفرق بین الذاتی و العرضی فی باب الایساغوجی ▲

 الفرق بینهما من وجوه: 

ـ الذاتی لم یکن معللاً بعلة سوی علة الذات و جاعلها و لایحتاج الی علیة اخری من قبل علة الذات فان  1

الانسان حیوان و ناطق بذاته لا بعلة اخری تجعله حیواناً بعد ما تقرر انساناً، بل العلة الجاعلة له انساناً جعلته أولاً  

 ثباته للانسان الی اقامة البرهان. حیواناً. بخلاف العرضی کالامکان مثلاً یحتاج ا

 ذاتی شئ لم یکن معللاً و کان ما یسبقه تعقّلاً

ـ الذاتی کالجنس و الفصل متعقلان فی الذهن قبل تعقل النوع لان اجزاء المرکب تقدمت علیه بما هو مرکب )  2

 لتقدم تصور الذاتی علی ذی الذاتی(، بخلاف 

 

 حصوله ولایمکن تعقله قبل تحقق الموصوف.  و تحققه  بعد للمعروض یعرض فانه  العرضی 

ـ ثبوت الذاتی للشئ ضروری و بیّن و لاینفک تصور الشئ عن تصور الذاتی بخلاف العرضی فانه یمکن تصور 3

 الموصوف من دون صفته و عارضه. 

 

 اقسام الذاتی 

 

   اقسام الذاتی ▲

 سم الی اقسام ثلاثة: الذاتی ینق

 ـ النوع: و هو المقول علی الکثرة المتفقة الحقیقة فی جواب ما هو کالانسان و بعبارة اخری: 1

 هو تمام الحقیقة المشترکة بین الجزئیات المتکثرة بالعدد فقط فی جواب ماهو؟ 

بارة اخری: هو تمام  ـ الجنس: و هو المقول علی الکثرة المختلفة الحقائق فی جواب ما هو کالحیوان و بع2

 الحقیقة المشترکة بین الجزئیات المتکثرة بالحقیقة فی جواب ماهو؟ 



ـ الفصل: و هو المقول علی الشئ فی جواب ایّ شئ هو فی ذاته کالناطق و بعبارة اخری: هو جزء الماهیة  3

 المختص بها الواقع فی جواب أیّ شئ هو فی ذاته. 

 

 لنوع اقسام ا

 

  اقسام النوع ▲

 النوع : حقیقی و اضافی و الاضافی عالٍ و سافلٌ و متوسطٌ و المراد من النوع الحقیقی ماذکر تعریفه. 

و اما النوع الاضافی فهو الکلی الذی فوقه جنس سواء کان نفسه نوعاً حقیقیّاً کالانسان بالنسبة الی الحیوان أو  

الحیوان بالنسبة الی الجسم النامی، و کالجسم النامی بالنسبة الی الجسم المطق،و کالجسم المطلق بالنسبة  اضافیّاً ک

الی الجوهر فکل نوع حقیقی نوع اضافی بالنسبةالی جنس فوقه و لیس العکس. و اما النسبة بینهما عند المتأخرین  

 ضافی کعقل الفعّال و النقطة علی قول. فهی العموم و الخصوص من وجه و افتراق النوع الحقیقی عن الا

 

 اقسام الجنس 

 

   اقسام الجنس ▲

 الجنس : قریب و بعید و متوسط. 

الجنس القریب: هو جنس الذی لیس تحته جنس کالحیوان و یسمّی قریباً لانه اقرب الی النوع و یسمّی سافلاً  

 ایضاً لکونه اسفل الاجناس. 

 الجنس البعید: هو جنس الذی لیس فوقه جنس کالجوهر مثلاً ویسمّی الجنس العالی و جنس الاجناس ایضاً. 

 س و تحت جنس کالجسم النامی و الجسم المطلق. الجنس المتوسط: هو جنس الذی یکون فوق جن



 

 اقسام الفصل

 

  اقسام الفصل ▲

 الفصل: قریبٌ و بعیدٌ. مقومٌ و مقسّمٌ. 

لحساس  الفصل اذا لوحظ بالقیاس الی نوعه المساوی له یسمّی فصلاً قریباً کالناطق بالقیاس الی الانسان و کا

بالقیاس الی الحیوان. و ان لوحظ بالقیاس الی النوع الذی تحت نوعه نوع یسمّی فصلاً بعیداً کالحساس بالقیاس 

 الی الانسان. 

و الفصل اذا لوحظ الی الماهیة التی هو فصل، ممیّز لها یسمّی مقوّماً لأنه جزء للماهیة و محصّل لها کالناطق  

ی یمیّز الماهیة عنه من بین افراده یسمّی مقسّماً لأنّه وجوداً یحصّل قسماً و  للانسان و اذا لوحظ الی الجنس الذ

 عدماً یحصّل قسماً آخر کالناطق الی الحیوان. 

 

 اقسام الذاتی 

 

   اقسام الذاتی ▲

 نوعٌ جنسٌ فصلٌ

 قریبٌ بعیدٌ متوسطٌ 

  
 

 حقیقیٌ اضافیٌ 

  



 

 مقسمٌ   مقوّمٌ بعیدٌ قریبٌ متوسطٌ  سافلٌ عالٍ  

 

 المراد من العرض و العرضی

 

   المراد من العرض و العرضی ▲

) ای بشرط لا من  اذا اخذ السواد مثلاً لابشرط )ای لابشرط من الحمل ( کان عرضیاً محمولاً، و اذا اخذ بشرط لا

الحمل( کان عرضاً غیر محمول، فالفرق بینهما کالفرق بین الجنس و المادة و الفصل و الصورة. ولیس الفرق بین 

العرض و العرضی بمجرد ان احدهما مبدء الاشتقاق و الآخر هو المشتق فإنّه فرق لفظی، بل بأن وجود السواد  

موضوعه و انه ظهور ذلک الوجود فهو عرضی لان العرضی هو  مثلاً اذا اخذ لابشرط ای انه درجة من وجود 

الخارج المحمول و الحمل هو الاتحاد فی الوجود ؛ و اذا اخذ وجوده بشرط لا ای انه وجود ناعتی و وجود  

الموضوع وجود منعوتی و احد هما زائد علی الآخر و ان کان زائداً متصلاً بل لازماً اذ فرق بین ان یکون الشئ  

و ان یکون الشئ نفس الشئ فهو عرض، فالعرض و العرضی متحدان بالذات متغائران بهذا الاعتبار ،   مع الشئ

 فالفرق بینهما باللابشرطیة و بشرط لائیة. 

 وَ عَرَضِیُّ الشیءِ غیرُ العَرَضِ ذا کَالْبَیاضِ ذاک مثلُ الأبْیَضِ 

 العرضی کالابیض.  و قد یطلق فی العلم المنطق العرض )العرض فی مقابل الجوهر( علی

 

 اقسام العرضی: 

 

   اقسام العرضی: ▲



 العرضی فی باب الکلیات الخمس ینقسم الی خارج المحمول و المحمول بالضمیمة.

 الفوقیة و البنوةّ و الابوّة. ـ خارج المحمول: ما لیس بحذائه شئ فی الخارج الاّ منشأ اعتباره کالزوجیة و الحریة و 1

ـ المحمول بالضمیمة: هو ما یکون بازائه شئ فی الخارج سواء کان موجوداً فی الخارج کالسواد و البیاض أم هو  2

 بنفسه فی الخارج کالفوقیة و التحتیة. 

و یراد به انه  و قد ذکر الحکیم السبزواری فی وجه الفرق بینهما فی اللئالی و هذا نصّ عبارته: قد یقال العرض

خارج عن الشئ و محمول علیه کالوجود و الموجود و الوحدة و التشخّص و نحوها ممّا یقال انّها عرضیّات 

 لمعروضاتها فانّ مفاهیمها خارجة عنها. 

 و قدیقال العرضی و یراد به المحمول بالضمیمة کالابیض و الاسود فی الاجسام و العالم و المدرک فی النفوس.  

ی حواشی الاسفار بان النسبة بینهما العموم و الخصوص المطلق لان الخارج المحمول اعم من  و صرّح ف

المحمول بالضمیمة اذ المراد من الخارج المحمول کما افاده ما یکون خارجاً عن الشئ محمولاً علیه اعم من ان  

 یکون فی حمله علی الشئ محتاجاً الی  

 

بالضمیمة ما یکون محتاجاً فیه الیها فیکون الفرق بینهما کالفرق بین   الضمیمة أو غیر محتاج الیها و المحمول 

 اللابشرط و بشرط شئ. 

و قیل ان النسبة بینهما بالتباین و ان الخارج المحمول مالایحتاج الی حمله الی الضمیمة، فیکون الفرق بینهما علی  

د بالخارج المحمول ما لایکون له ما  هذا القول کالفرق بین بشرط لا و بشرط شئ و ذهب بعضهم الی ان المرا

بازاء فی الخارج ای یکون من المعقولات الثانیة الفلسفیة و من المحمول بالضمیمة ما یکون له ما بازاء فی  

الخارج کالمقولات العرضیة من الکم و الکیف و نحوهما فیکون النسبة بینهما علی هذا القول ایضاً بالتباین و لکن  

 [( 169لاول فالمراد من المغایرة مغایرة العام و الخاص و علی الاخیرین مغایرة المتباینین.)] المشهور بینهم هو ا

 200، ص1[ . تعلیقة رشیقة علی شرح المنظومة، ج169]

 

 اقسام الاعراض

 

   اقسام الاعراض ▲



 العرض ینقسم الی اقسام کثیرة: 

 منها: العرض ینقسم الی النسبی و غیر النسبی. 

المراد من النسبی: ما یتصور بملاحظة الغیر کالاعراض السبعة: من الوضع و الملک و الفعل و الانفعال و الاضافة  

 و المتی و الأین . و سیجئ تعریف کل واحد منها. 

 للشئ من نسبته الی الزمان .  الزمان )المتی(: و هو الهیئة الحاصلة

 المکان )الأین(: و هو هیئة حاصلة للجسم من نسبته الی المکان. 

 المراد من غیر النسبی : و هو عرض الذی یمکن تصوره بملاحظة نفسه و هو ینقسم الی قسمین :  

 الاول: الکم: هو العرض الذی بذاته یمکن ان یوجد فیه شئ واحد یعدّه. 

 ین متّصل و منفصل. الکم: ینقسم الی قسم

 ـ الکم المتصل: هو الکم الذی یمکن ان یفرض فیه اجزاء تتلاقی علی حدود مشترکة. 1

 ـ الکم المنفصل: و هو العدد الحاصل من تکرّر الواحد. 2

 الثانی: الکیف: و هو عرض لایقبل القسمة و لا النسبة لذاته.

 

 اقسام الاعراض

 

   اقسام الاعراض ▲

 العرض النسبی العرض غیر النسبی

 

 الوضع الملک الفعل الانفعال الاضافة المتی الأین

 

 الکم الکیف 

 المتصل المنفصل

  
 



 بالکمیات المختصة الاستعدادیة  الکیفیات الانفس بذوات المختصة المحسوسة الکیفیات

 ( )کالصلابة و اللین( )کالزوجیة و الانحناء و  الظنون و کالعلوم( )الحرارة و کالسواد) 

 الاستقامة(

 و منها: تقسیم العرض الی اللازم و المفارق. 

 ـ العرض اللازم : ما یمتنع انفکاکه عقلاً عن موضوعه کالزوجیة للاربعة و الحرارة للنار. 1

قة من افعاله و احواله، مثل قائم  ـ العرض المفارق: ما لایمتنع انفکاکه عقلاً عن موضوعه کاوصاف الانسان المشت2

 و قاعد و نائم و صحیح و سقیم.

 و العرض اللازم ینقسم الی اقسام ثلاثة. 

ـ لازم الماهیة : و هو العرض اللازم للماهیة مع قطع النظر عن خصوص وجودها فی الخارج أو فی الذهن  1

 کزوجیة الاربعة و امکان الماهیة.

 زم الشئ بالنظر الی وجوده الخارجی کالحرارة للنار و البرودة للماء.ـ لازم الوجود الخارجی : و هو لا2

 ـ لازم الوجود الذهنی: و هو لازم للشئ بالنظر الی وجوده الذهنی کالکلیة للانسان العقلی.  3

 

 اقسام العرضی

 

   اقسام العرضی ▲

 اللازم المفارق 

 [(170بیّن غیر بیّن)] 

 [( 172[( البین بالمعنی الاعم)] 171البیّن بالمعنی الاخص)]

  
 

 الزوال بطیء الزوال سریع الدائم

 (کالشباب( )الخجل کحمرة ( )الفلک کحرکة)



 (الوَجَل صفرة )و    

 . المفصلة کتب  الی فلیراجع لذکرها لامجال اخری  تقسیمات للاعراض و

اللازم الذی لا یلزم من تصوّره مع تصور الملزوم و النسبة بینهما الجزم باللزوم کالحدوث للعالم.  [ . هو 170]

[ . هو 172[ . هو اللازم الذی یلزم تصوره من تصور الملزوم کما یلزم تصور البصر من تصور العمی. ] 171]

 باللّزوم کالزوجیة للاربعة. اللازم الذی یلزم من تصوره مع تصور الملزوم و تصور النسبة بینهما الجزم

 

 المراد من الجوهر و العرض

 

  المراد من الجوهر و العرض ▲

و ان کان البحث عن الجواهر و الاعراض بحثاً فلسفیّاً یبحث فی الفلسفة و لکن یبحث فی المنطق ایضاً استطراداً 

شخیص المباحث المنطقیة عن الفلسفیة هو ان کان البحث عن المعقولات التی تکون عروضها و  لان المعیار فی ت 

اتصافها فی الذهن فتکون من المسائل المنطقیة و الاّ فلا و فی المقام الجوهر و العرض یحملان علی الشئ  

 الخارجی و یکون اتصافه بهما فی الخارج دون الذهن. 

 

الشئ و ذاته و اخری علی حجر یستخرج منه شئ ینتفع به کالزبرجد و الیاقوت و الجوهر: یطلق تارة علی حقیقة 

 نحوهما و ثالثة علی الموجود القائم بنفسه و المراد منه فی المقام هو الأخیر. 

و رسّم المشهور الجوهر هکذا: هی الماهیة التی اذا وجدت فی الخارج وجدت لا فی موضوع مستغن عنها فی  

 وجوده. 

 

 اقسام الجوهر 

 



   اقسام الجوهر ▲

 الجوهر علی خمسة انواع:

 ـ العقل: ما کان مفارقاً عن المادة ذاتاً و فعلاً معاً. 1

 ـ النفس: ما کان مجرداً عن المادة ذاتاً لا فعلاً. 2

 ـ الجسم: ماکان مرکباً من الحال و المحل. 3

 کان حالاً فی جوهره )الجوهر المفید لفعلیة المادّة من حیث الامتداد الثلاث(.  ـ الصورة: ما4

 ـ المادة:ماکان محلاًللجوهر )الجوهر الحامل للقوّة( أو )ما حلت علیه الصورة(.   5

 العرض:هی الماهیة التی اذا وجدت فی الخارج وجدت فی موضوع مستغن عنها. 

 التسعة کما ذکرنا سابقاً و هی :   و الاعراض عند المشهور تکون منحصرة فی

 [(4[(و الوضع)]3[( و المتی)]2[( و الاین)]1الکم، و الکیف، و الاضافة)] 

 [(7[( و الانفعال. )]6[(و الفعل)] 5و الملک)] 

[ . و هی هیأة حاصلة  2[ . هی هیأة حاصلة من تکرر النسبة بین شیئین کالابوة و البنوةّ و الفوقیة و التحتیة. ] 1]

[ . وهی هیأة حاصلة من نسبة  4[ . وهی هیأة حاصلة من نسبة الشئ الی الزمان. ]3ة الشئ الی المکان. ] من نسب

[ . و هی هیأة حاصلة من احاطة شئ بشئ، بحیث ینتقل  5اجزاء الشئ بعضها الی بعض و المجموع الی الخارج. ]

. و هی هیأة حاصلة من تأثّر المتأثّر مادام   [ 7[ . و هی هیأة حاصلة من تأثیر المؤثر. ] 6المحیط بانتقال المحاط. ] 

 یتأثّر.

 

 الفرق بین الامکان الخاص و العام 

 

   الفرق بین الامکان الخاص و العام ▲

الامکان الخاص نحو زید کاتب بالامکان الخاص مفاده سلب الضرورة عن الطرفین بمعنی عدم ضرورة الکتابة و 

عدمها لزید و الامکان العام مفاده سلب الضرورة عن جانب المخالف ان کان فی القضیة الموجبة نحو زید کاتب  



ت الکتابة ضروریة له ام لا و ان کان مقیداً بالسلب  بالامکان العام فمعناه عدم الکتابة لیس ضروریّاً لزید سواء کان

 نحو لیس زید کاتباً بالامکان العام معناه ان ثبوت الکتابة لیس ضروریاً لزید سواء کان عدمها ضروریة له ام لا. 

 

 ادات السؤال 

 

   ادات السؤال  ▲

 ثلاثة و کل منها علی قسمین فالکلّ ستة:   ما وضع لاستعلام الشئ

 ما: الحقیقیة و الشارحة.  

 هل: البسیطة و المرکبة. 

 لِم: ثبوتی و الاثباتی. 

ـ ما الحقیقیة: و هی التی تستعمل لطلب الماهیة الحقیقیة. و کان اذا سئل عن الاشیاء المتفقة الحقایق أو  1

جنس فی الجواب . نحو الانسان ما هو ؟ یقال: حیوان ناطق. و نحو  المختلفة الحقایق بما الحقیقیة یقع النوع أو ال

 الانسان و الفرس و البقر ماهم؟ یقال:  

 حیوان. و نحو ما الحرکة؟ و ما المکان ؟ 

ـ ما الشارحیة: و هی التی تستعمل لطلب شرح الاسم و بیان مفهومه و انه لأیّ معنی وضع. نحو ما السعدانة؟ و  2

 عنقاء؟ ما الخلافة؟ و ما ال

 فما یقال فی جواب ما الحقیقیة ماهیة، و ما یقال فی جواب ما الشارحیة لیس ماهیة بل هو شرح الاسم. 

 ـ هل البسیطة: وهی التی یطلب بها وجود شئ أو لا وجوده، کقولنا : هل الحرکة موجودة أو لا موجودة؟ 3

ی نفیه عنه کقولنا: هل الحرکة دائمة أو  ـ هل المرکبة: وهی التی یطلب بها وجود شئ لشئ أو لا وجوده له، ا 4

 لیست دائمة ؟ هل زید کاتب أم لا؟ 

 )ان مفاد هل البسیطة هو مفاد کان التامة ومفادهل المرکبةهومفادکان الناقصة( 

ـ لِمَ الثبوتی: ما یطلب به علّة التصدیق فقط، و هو الذی یسئل به عن الحد الأوسط الذی هو علة الاعتقاد و  5

 ولنا لِمَ کان الجسم محدثاً؟ التصدیق کق

ـ لِمَ الاثباتی: ما یطلب به علة التصدیق و الوجود معاً حتی یکون السائل به یسئل عن علّة الشئ فی نفسه علی  6



ماهو علیه إما مطلقا، أو کونه علی حال ما کقولنا: لِمَ یجذب المغناطیس الحدید؟ فأن الجذب معلوم و علته غیر  

 معلومة. 

 یطلب بلم علّة الحکم و الواسطة له، و هی قسمان: واسطة فی الثبوت، و واسطة فی الاثبات.  و بعبارة اخری 

 و اشار الی کل واحد منها الحکیم السبزواری فی منظومته:  

 لِمْ   مَطْلبُ هَلْ مَطْلَبُ مَا  مَطْلَبُ عُلِمَ ثَلاثَةٌ اُسُّ المَطالِبِ  

 أنِیْقِ    هَلْ  مَعَ اشْتِبَاکٍ  ذُوْ  وَ                الْحَقِیْقِیْ  وَ الشَّارِحُ  هُوَ فَمَا

 حَوَتْ  إثْبَاتاً ثُبُوْتاً لِمِّیَّةً ثَبَتْ  مُرَکَّباً وَ  بَسِیْطاً هَلْ وَ

 

 الفرق بین الهلیّةالبسیطة و الهلیّة المرکبة 

 

   الفرق بین الهلیّةالبسیطة و الهلیّة المرکبة ▲

الهلیة البسیطة ما کان المحمول فیها وجود الموضوع، کقولنا: الانسان موجود، و الهلیّة المرکبة ما کان المحمول  

فیها اثراً من آثاره و عرضیّاً من عرضیاته، کقولنا: الانسان ضاحک، فهی تدلّ علی ثبوت شئ لشئ بخلاف الهلیة  

 طة حیث تدلّ علی ثبوت الشئی. البسی

    

 

 المراد من البرهان الانّی و اللمّی

 

   المراد من البرهان الانّی و اللمّی ▲

بات  البرهان اللمی: هو العلم من العلة بالمعلول. و بعبارة الاخری لو کان الحد الاوسط مع کونه واسطة فی الاث

واسطة فی الثبوت ایضاً ای یکون علة لثبوت الاکبر للاصغر فی الواقع و فی نفس الامر فیسمّی بالبرهان اللمی  



لانه یعطی اللمیّة فی الوجود و التصدیق معاً. کتعفن الاخلاط فی قولک : هذا متعفن الاخلاط و کل متعفن  

 الاخلاط محموم فهذا محموم.  

علة من المعلول. بان کان الحد الاوسط واسطة فی الاثباط فقط و لم یکن واسطة فی البرهان الانی: هو العلم بال

الثبوت. و یسمّی بالبرهان الانّی لانه یعطی انیّة الحکم و تحققه فی الذهن نحو زیدٌ محموم و کل محموم متعفن  

 الاخلاط فزید متعفن الاخلاط. 

 اجع الی کتب المفصلة المنطقیة.و کل واحد منهما ینقسم الی اقسام لامجال لذکرها فلیر

 

 التناقض و شروطه 

 

   التناقض و شروطه  ▲

 التناقض: اختلاف القضیتین بحیث یلزم لذاته من صدق کل منهما کذب 

 

 [( نحو کل انسان حیوان و بعض الانسان لیس بحیوان.9[( و بالعکس)] 8الاخری)]

. خرج بهذا القید الاختلاف الواقع بین الموجبة و السالبة الجزئیتین لتصادقهما فی بعض الموارد نحو بعض   [ 8]

[ . خرج بهذا القید الاختلاف الواقع بین الموجبة و السالبة الکلیتین فانها  9الحیوان انسان و بعضه لیس بانسان . ]

 وان انسان. فلایتحقق التناقض بینهما. قد یکذبان معاً نحو لاشئ من الحیوان بانسان و کل حی 

 

 شروط التناقض 

 

   شروط التناقض ▲



 ـ شروط الاتحاد: 1

 یشترط فی تحقق التناقض امور لابد من اتحاد القضیتین فیها کما قال الشاعر الفارسی:

 در تناقض هشت وحدت شرط دان 

 حمول ومکان وحدت موضوع و م

 وحدت شرط و اضافة جزء و کل 

 قوة و فعل است در آخر زمان 

 ـ الاتحاد فی الموضوع و الاّ فلا تناقض بینهما نحو زید کاتب و عمرو لیس بکاتب. 1

 ـ الاتحادفی المحمول و الاّ فلاتناقض بینهما نحو زید کاتب و زید لیس بجاهل.2

 الشمس مشرقة فی النهار و الشمس لیست بمشرقة فی اللیل.ـ الاتحاد فی الزمان و الاّ فلا تناقض نحو 3

 ـ الاتحاد فی المکان و الاّ فلا تناقض نحو زید کاتب فی الیقضة و زید لیس بکاتب فی النوم. 4

 

 ـ الاتحاد فی القوّة و الفعل و الاّ فلا تناقض نحو زید عالم بالقوة و زید لیس بعالم بالفعل.  5

 ء و الاّ فلاتناقض نحو زید حافظ للقرآن ای بعضه و زید لیس بحافظٍ ای کله. ـ الاتحاد فی الکل و الجز6

 ـ الاتحاد فی الشرط و الاّ فلا تناقض نحو زید عالم ان اجتهد و زید لیس بعالم ان لم یجتهد. 7

الی   ـ الاتحاد فی الاضافة و الاّ فلا تناقض نحو الاربعة نصف بالاضافة الی الثمانیة و لیست بنصف بالاضافة8

 العشرة. 

و اضاف بعض شرطاً تاسعاً و هو الاتحاد فی الحمل و الاّ فلا تناقض نحو الجزئی جزئی بالحمل الاولی و  

الجزئی لیس بجزئی بحمل الشایع ، لان مفهوم الجزئی من مصادیق مفهوم الکلی لایمتنع فرض صدقه علی  

 کثیرین.  

 و الشبهات.   و بهذا الشرط اجاب الاصولیون عن کثیر من الاشکالات 

 

 لابد من اختلاف القضیتین المتناقضتین فی امور ثلاثة: 

 

   لابد من اختلاف القضیتین المتناقضتین فی امور ثلاثة:  ▲



و هی الکم و الکیف و الجهة و الاّ فلاتناقض بینهما نحو بعض الحیوان انسان و بعض الحیوان لیس بانسان.وکل 

انسان ناطق وبعض الانسان ناطق لان کلتاالقضیتین صادقتان ونحوبعض الانسان لیس بحیوان وکل انسان لیس  

 بحیوان کلاهماکاذبان. 

 

 د الوضع و عقد الحملالمراد من عق 

 

  المراد من عقد الوضع و عقد الحمل ▲

 کل قضیة مشتملة علی عقدین عقد الوضع و عقد الحمل.

 

 ـ عقد الوضع : و هو اتصاف ذات الموضوع بوصفه کاتصاف زید بالکتابة فی قولنا: کل کاتب متحرک الاصابع. 1

 

ـ عقد الحمل : و هو اتصاف ذات الموضوع بوصف المحمول کاتصاف زید بالتحرک فی المثال سواء کان  2

 و بالامکان نحو کل انسان کاتبٌ. اتصافه به بالضرورة نحو کل انسان حیوان، أو بالدوام نحو کل فلک متحرک أ

 

 اقسام الحجة 

 

  اقسام الحجة ▲

اما الاول فاختلف فیه الشیخ الرئیس ابو علی بن سینا و المعلم الثانی ابو نصر الفارابی فقال الشیخ انه بالفعل سواء  

ستقبل حتی لایدخل فیه ما لایتصف بوصف الموضوع دائماً و قال الفارابی  کان ذلک فی الماضی أو الحال أو الم



انه بالامکان فمعنی کل کاتب متحرک الاصابع بالامکان علی رأی الفارابی هو انّ کلما صدق علیه الکاتب  

بالامکان صدق علیه متحرک الاصابع بالامکان و یلزمه العکس وهو ان بعض ما صدق علیه متحرک الاصابع  

مکان صدق علیه الکاتب بالامکان. فیکون للممکنتین عکس لازم الصدق و علی رأی الشیخ معنی کل کاتب  بالإ

متحرک الاصابع بالامکان هو ان کل ماصدق علیه الکاتب بالفعل صدق علیه متحرک الاصابع بالامکان یکون  

ه الکاتب بالامکان و ان  عکسه علی اسلوب الشیخ هو ان بعض ماصدق علیه متحرک الاصابع بالفعل صدق علی

کان هذا المثال صحیحاً و لکن لایصدق فی بعض الموارد کما لو فرض مرکوب زید بالفعل منحصراً فی الفرس 

صدق: کل حمار بالفعل مرکوب زید و لم یصدق عکسه و هو ان بعض مرکوب زید بالفعل حمار بالامکان و هو 

 نتین عکسٌ لازم الصدق فی جمیع الموارد. ینافی اصل القضیة. و علی رأی الشیخ لایکون للمک

  
   انه حیث  من  التصدیقی المعلوم عن  عبارة  الاصطلاح فی  و الغلبة اللغة فی الحجة

 . التصدیقی المجهول الی  یوصل

  الکلی حال من   یکون ان اما الاستدلال لان  ذلک  و التمثیل و الاستقراء و القیاس: اقسام ثلاثة علی  الحجة ان اعلم

أو بالعکس أو من حال الجزئی علی الجزئی الآخر بشرط ان یکونا داخلین تحت کلی واحد فالقسم   جزئیه  علی

 الأول یسمّی بالقیاس و الثانی بالاستقراء و الثالث بالتمثیل و هذا تعریف کل واحد منها: 

 الم حادث.  ـ القیاس: قول مؤلّف من قضایا یلزمه لذاته قول آخر نحو العالم متغیر و کل متغیر حادث فالع1

 اقسام القیاس

 .الاقترانی و الاستثنائی: قسمین  الی ینقسم  القیاس 

  حیواناً  کان انساناً  هذا کان ان نحو القیاس فی هیئتها و  بمادتها نقیضها أو النتیجة  ذکر ما : الاستثنائی القیاس ـ1

ان کان هذا انساناً کان حیواناً   نحو النتیجة نقیض القیاس فی المذکور  قدیکون و حیوان هذا ان ینتج انسان  لکنّه

 لکنّه لیس بحیوان ینتج ان هذا لیس بانسان و یسمّی استثنائیّاً لاشتماله علی کلمة الاستثناء اعنی لکنّ. 

ـ القیاس الاقترانی: و هو ما لم یذکر النتیجة أو نقیضها بمادتها و هیئتها فی القیاس نحو العالم متغیّر و کل متغیّر  2

 ادثٌ و یسمّی اقترانیاً لاقتران حدود المطلوب فیه و هی الأصغر و الاکبر و الاوسط. حادث فالعالم ح 

و ینقسم القیاس الاقترانی الی الحملی و الشرطی لانه قدیتألف من حملیات فقط نحو الانسان حیوان و کل حیوان  

فیسمّی شرطیّاً نحو حساس فالانسان حساس. فیسمّی حملیّاً و قدیتألف من شرطیات فقط أو شرطیة و حملیة 

کلّما کانت الشمس طالعة فالنهار موجو و کلّما کان النهار موجوداً فالعالم مضئ فکلّما کانت الشمس طالعة  

فالعالم مضئ و الثانی نحو کلّما کان هذا الشیئ انساناً کان حیواناً و کل حیوان جسم فکلّما کان هذا الشئ انساناً  

 کان جسماً. 



 

ح الجزئیات لاثبات حکم کلی. نحو کل حیوان اما ناطق أو غیر ناطق و کل ناطق من الحیوان  ـ الاستقراء : تصف2ّ

 حسّاس و کل غیر ناطق من الحیوان حسّاس ینتج کل حیوان حسّاس. 

و الاستقراء علی قسمین لانه امّا ان یتصفح فیه حال الجزئیات بأسرها أو بعضها و الاول هو التام و هو یفید الیقین  

م و الثانی هو الناقص و لایفید الا الظن کمثال الحیوان من انه یحرک فکه الاسفل عند المضغ بحکم کما تقد

 الاستقراء لاکثر انواعه.

ـ التمثیل : بیان مشارکة الجزئی لجزئیّ آخر فی علة الحکم لیثبت فیه کما یقال: النبیذ حرام لأنّ الخمر حرام  3

 یذ ایضاً. و یعبّر عن التمثیل فی الفقه بالقیاس و فی النحو بالتشبیه. وعلة حرمته الاسکار و هو موجود فی النب

 اقسام الدلیل العقلی 

الدلیل العقلی ینقسم الی قسمین: مستقلات و غیر مستقلات لان العلم بالحکم الشرعی کسائر العلوم لابد له من  

و الاستقراء، و القیاس لابد ان یتألف  علة، لاستحالة وجود الممکن بلاعلة و العلة منحصرة بالقیاس دون التمثیل 

 من مقدمتین، هاتان المقدمتان قد تکونان معاً غیر عقلیتین فالدلیل الذی یتألف منهما یسمّی )دلیلاً شرعیاً(.

 و قدتکون کل منهما أو احدهما عقلیة فالدلیل یکون عقلیّاً و هو علی قسمین: 

حسن شئ أو قبحه ثم حکم بانه کل ماحکم به العقل حکم به  ـ ان تکون المقدمتان معاً عقلیتین کحکم العقل ب1

 الشرع علی طبقه فهو من المستقلات العقلیة.

ـ ان تکون احدی المقدمتین غیر عقلیة و الاخری عقلیة کحکم العقل بوجوب المقدمة عند وجوب ذیها و هو  2

 من غیر المستقلات العقلیة. 

 

 اقسام القضایا 

 

   اقسام القضایا  ▲

 القضیة: قول یحتمل الصدق و الکذب و تقسم الی الحملیة و الشرطیة. 

 ـ القضیة الحملیة: و هی ثبوت شئ لشئ أو نفیه عنه. 1

ـ القضیة الشرطیة: ما حکم فیها بوجود نسبة بین قضیة و اخری اولا وجودها. و بعبارة اخری ما حکم فیها  2



ت نسبة علی تقدیر اخری )نحو لو طلعت الشمس فالنهار موجود( أو نفی ذلک الثبوت )لیس البتة کلّما کانت بثبو

الشمس طالعة کان اللیل موجوداً( أو بالمنافات بین النسبتین ) اما ان یکون هذا العدد زوجاً و امّا ان یکون هذا 

 ون هذا العدد زوجاً أو منقسماً بمتساویین(. العدد فرداً( أو سلب تلک المنافات )لیس البتة إمّا ان یک

القضیة الحملیة باعتبار الموضوع تنقسم الی اقسام اربعة لأنّ الموضوع إمّا ان یکون کلیّاً بما هو کلی مع قطع النظر 

 عن افراده )نحو الانسان نوع و الحیوان جنس( فتسمّی طبیعیة.

اده الاّ انه لم یبیّن فیه کمیة الافراد) نحو ان الانسان لفی خسر  و إمّا ان یکون الحکم فیها علی الکلی بملاحظة افر

 اذا کانت اللام للحقیقة( فتسمّی مهلمة.  

و إمّا ان یکون الحکم فیها علی الکلی بملاحظة افراده و بیّن کمیة افراده فی القضیة ) نحو کل شئ حلال(  

 فتسمّی محصورة. 

 سم الی الخارجیة و الحقیقیة و الذهنیة. و القضیة الحملیة باعتبار وجود موضوعها تنق

 ـ القضیة الخارجیة: ما حکم فیها علی الموضوع الموجود فی الخارج محققاً نحو اکرم کلّ طالب فی المدرسة.  1

 

ـ القضیة الحقیقیة : ما حکم فیها علی الافراد المحققة الوجود و المقدرة الوجود معاً نحو کل ماء طاهر و یجب  2

 ستطیع. الحج علی کل م

ـ القضیة الذهنیة: ما حکم فیها علی الموضوع الموجود فی الذهن نحو شریک الباری ممتنعٌ و اجتماع النقیضین 3

 محالٌ. 

 و للقضیة الحملیة تقسیم آخر باعتبار اشتمالها علی حرف السلب و عدمه الی المعدولة و المحصلة. 

 القضیة الحملیة اما ان تکون مشتملة علی حرف سلب ام لا؟ 

الثانیة هی الموجبة المحصلة کقولنا زید قائم و الاولی اما ان یجعلی حرف السلب جزءً امن جزء منها أم لا؟  

الثانیة هی السالبة المحصلة نحو لیس زید کاتباً و الاولی إمّا ان یکون حرف السلب جزء الموضوع أو جزء  

نحو لاحی جماد و علی الثانی تسمّی معدولة   المحمول أو الطرفین فالقضیة علی الاوّل تسمّی معدولة الموضوع

المحمول نحو الجماد لاعالم و علی الثالث تسمّی معدولة الطرفین نحو لاحی لاعالم. و هذه الثلاثة الاخیرة اما ان  

 یکون الحکم فیها بالایجاب أو بالسلب فهذه ستة اقسام. 

 

 اقسام الضرورة



 

   اقسام الضرورة ▲

 اعلم ان المنطقیین جعلوا القضیة الضروریة علی اقسام ستة:

ـ الضروریة الازلیة : و هی التی حکم فیها باستحالة انفکاک المحمول عن الموضوع مطلقا و من غیر قید اصلاً  1

وجود الحق تعالی مثل الله موجود و صفاته  حتی قید وجود الموضوع وهی اشرف القضایاء الضروریة تنعقد فی 

 مثل الله حیٌّ و قادر و نحو ذلک. 

 

ـ الضروریة الذاتیة : و هی التی یکون الحکم باستحالة الانفکاک فیها مقیداً بدوام الموضوع مثل الانسان انسان  2

 بالضرورة ای مادام کونه انساناً موجوداً، و الاربعة زوجٌ ما دامت موجودةً. 

وریة الوصفیة : و هی التی یکون الحکم بالاستحالة فیها مقیداً بثبوت الوصف العنوانی للموضوع مثل  ـ الضر3

 الانسان متحرک الاصابع مادام کاتباً و یقال لها المشروطة العامة. 

ـ الضروریة فی وقت معین : و هی التی یکون الحکم بالاستحالة فیها مقیداً بوقت معین مثل کل قمر منخسف  4

 حیلولة الارض بینه و بین الشمس. و یقال له الوقتیة المطلقة. وقت 

 ـ الضروریة فی وقت غیر معین : و یقال لها المنتشرة المطلقة مثل کل انسان متنفس وقتاًما. 5

ـ الضروریة بشرط المحمول : و هی التی یکون الحکم فیها ضروریاً مادام ثبوت المحمول للموضوع ، و هذه  6

 وب اللاحق الذی یعرض کل قضیة و لایخلو عنها قضیة اصلاً.الضروریة هی الوج 

    

 

 سور القضیة 

 

   سور القضیة ▲



اللفظ الدال علی کمیة افراد الموضوع یسمّی سور القضیة تشبیهاً له بسور البلد کما انّ سور البلد محیط به کذلک  

بما حکم علیه من افراد الموضوع و یسمّی القضیة المشتملة علی السور محصورة و نذکر سور   هذا الأمر محیط 

 القضیة الحملیة و الشرطیة فی الشکل تسهیلاً للظبط. 

 

 سور القضیةالحملیة

 

   سور القضیةالحملیة ▲

 کلولیس بعض،بعض لیسسیاق نفی لیس،والنکره فیوقلیل لاشئ،لاواحدکثیرواحد،،جمیع،لام استغراق بعضکل،

 [( 13( )]الجزئیة للسالبة[( ) 12()]کلیة للسالبة[( ) 11()]الجزئیة للموجبة[( )10()]الکلیة للموجبة )  

[. بعض الحیوان لیس بانسان ـ بل  11]  [.کل انسان حیوان ـ جمیع الانسان ممکن ـ ان الانسان لفی خسر.10]

[. لاشئ من الانسان بحجر. لا  12واحد من العلماء اعلم. اکثر الناس لا یشکرون . و قلیل من عبادی الشکور. ]

[. لیس بعض الانسان بکاتب ـ بعض الانسان لیس بعالم. لیس کل  13واحد من المؤمن بظالم. لارجل فی الدار . ]

 انسان بفاسق. 

 

 سور القضیة الشرطیة  

 

 سور القضیة الشرطیة   ▲

 الموجبة الکلیة الموجبة الجزئیة

 [( 15[( المنفصلة)]14المتصلة )] 

 [( قد یکون قد یکون 17[( المنفصلة)]16المتصلة)]



 کلّما مهما متی و نحوها دائماً ابداً و نحوهما

 [(  18)]الجزئیة السالبة        السالبة الکلیة  

  قدلایکون کلّما لیس[(  22)] المنفصلة[( 21)]المتصلة[( 20)]المنفصلة                          [( 19)]  المتصلة

   قدلایکون 

   متی لیس مهما لیس کلّما  لیس البتة لیس ابداً لیس

 البتة لیس ابداً لیس  دائماً لیس

[ . قدیکون اما ان تکون الشمس طالعة و اما ان  15ة کان النهار موجوداً. ] [ . قد یکون اذا کانت الشمس طالع14]

[ . العدد دائماً اما ان یکون زوجاً أو  17[ . کلمّا کانت الشمس طالعة فالنهار موجود. ]16یکون اللیل موجوداً. ]

ا کانت الشمس طالعة کان  [ . لیس البتة کلّم19[ . لیس کلّما کانت الشمس طالعة کان اللیل موجوداً. ]18فرداً. ]

[ . قدلایکون اذا کانت  21[ . لیس البتة اما ان تکون الشمس طالعة أو لایکون النهار موجوداً. ]20اللیل موجوداً. ]

 [ . قد لایکون اما ان تکون الشمس طالعة و اما ان یکون النهار موجوداً. 22الشمس طالعة کان اللیل موجوداً. ]

 

 الفرق بین موجبة معدولة الحمول 

 

   الفرق بین موجبة معدولة الحمول  ▲

 و موجبة سالبة المحمول 

ان السالبة المحصلة ) نحو زیدٌ لیس بکاتب( اعم لصدقها مع وجود الموضوع و اتصافه بضد المحمول المنفی و  

 [( 23انها انما تصدق مع وجود الموضوع و نفی المحمول.)]مع عدمه بخلاف المعدولة ) نحو زید لاکاتب( ف

و اضاف بعض المحققین فی وجه الفرق بینهما بان القضیة امّا ان تکون ثلاثیة أو ثنائیة و علی الاول فان تقدمت  

الرابطة علی حرف السلب کقولنا کل حی هو لاجماد کانت القضیة موجبة معدولة المحمول لان الرابطة من شأنها 

تربط ما بعدها بما قبلها فیربط السلب و ان تأخرت عنه کقولنا کل انسان لیس هو بکاتب کانت سالبة محصلة   ان

لان شأن حرف السلب ان یسلب ما بعده عما قبله فیسلب الربط هنا و علی الثانی فان امکن تقدیر الرابطة بعد  

یمکن تقدیر الرابطة بعد کقولنا الانسان لم   حرف السلب کقولنا الانسان لیس بقائم کانت سالبة محصلة و ان لم 



 یقم کانت موجبة، معدولة المحمول. 

وقال بعض المحققین انه لافارق بینهما فی الثنائیة الاّ بالنیّة أو الاصطلاح علی تخصیص بعض الالفاظ بالایجاب و  

 [(24بعضها بالسلب کتخصیص لفظ لا و غیر بالعدول و لیس بالسلب.)] 

، للمرحوم آیة الله الشیخ محمد عیسی المحقق الخراسانی)ره( کما قال الشاعر فی  31، ص2ج  [ . الیتیمة،23]

[ . الحاشیة علی الحاشیة  24وصفه: نام او باشد محقق در لقب از خاوری نطق گویا بخشش شد از عطاء داوری ] 

 . 72لملاّ عبد الله،ص

 

 لیس کل الفرق بین لیس بعض و بعض لیس و 

 

   الفرق بین لیس بعض و بعض لیس و لیس کل ▲

فلأنّ قولنا لیس بعض الانسان  ان الاوّلین یدلاّن علی السلب الجزئی بالمطابقة و علی رفع الایجاب الکلی بالالتزام 

بکاتب أو بعضه لیس بکاتب یدل علی سلب الکتابة عن بعض افراد الانسان بالمطابقة و هو معنی السلب الجزئی  

و یلزمه رفع الایجاب الکلی لانه اذا سلب المحمول عن بعض افراد الموضوع یسلب عن کل افراده ایضاً فان  

 الایجاب الکلی یرتفع بالسلب الجزئی. 

و اما الثانی اعنی لیس کل یدل علی رفع الایجاب الکلی بالمطابقة و علی سلب الجزئی بالالتزام فلانّ النفی اذا  

دخل علی جملة فیها امر زاید علی اثبات شئ لشئ أو نفیه عنه انّما یتوجه الی ذلک الامر الزاید دون اصل الحکم 

 بل یفید بمفهومه ثبوته. 

 

 الفرق بین لیس بعض و بعض لیس 

 

   الفرق بین لیس بعض و بعض لیس ▲



ان لیس بعض قدیذکر للسلب الکلی و قدیذکر للسلب الجزئی و لایذکر للایجاب البتة لان وضع حرف السلب  

نفی لم یدخل علی بعض  علی رفع ما بعده فیمتنع ان یحصل الایجاب و بعض لیس لایذکر للسلب الکلی لان ال

بل البعض هو الموضوع و حرف السلب اذا توسط بین الشئین یقتضی سلب ما بعده عما قبله فیقتضی هنا سلب  

 المحمول عن البعض فلایکون الاّ جزئیّاً.  

 و قدیذکر للایجاب اذا جعل حرف السلب جزءاً من المحمول علی ما هو حکم الموجبة المعدولة المحمول. 

 

 الاشکال الاربعة و شرایطها 

 

   الاشکال الاربعة و شرایطها ▲

م کتب مقدمة الی کتب ارسطو سمّاها    303انّ فرفریوس من اهالی مدینة صور من ساحل الشام المتوفی سنة 

م انه   160بالایساغوجی و هی الکلیات الخمس لایضاح ما فی کتب ارسطو، و ینسب الی جالینوس المتوفی سنة 

 [( 25اضاف الشکل الرابع الی الاشکال الثلاثة.)] 

ار کیفیة وضع الحد الاوسط فی مقدمتیه الی اربعة اقسام تسمّی بـ)الاشکال الاربعة( و الحصر ینقسم الاقترانی باعتب

عقلی دائر بین النفی و الاثبات و ذلک لأنّ الاوسط امّا ان یکون محمولاً فی الصغری و موضوعاً فی الکبری أو  

فالاوّل یسمّی شکلاً اوّلاً لأنّ  یکون محمولاً فی الصغری و الکبری أو یکون موضوعاً فیهما أو بعکس الاول 

انتاجه بدیهیّ و انتاج البواقی نظری و الثانی یسمّی شکلاً ثانیاً لاشترکه مع الاوّل فی اشرف المقدمتین اعنی  

الصغری. و الثالث یسمّی شکلاً ثالثاً لاشتراکه مع الاوّل فی اخس المقدمتین اعنی الکبری و الرابع یسمّی شکلاً  

 غایة البعد عن الاول.  رابعاً لکونه فی 

 کما قال الشاعر الفارسی:  

 اوسط اگر حمل یافت در بر صغری و باز 

 وضع بکبری گرفت شکل نخستین شمار 

 حمل به هر دو دوم وضع به هردو سوم 

 رابع اشکال را عکس نخستین شمار 



 . 5[. نقد الارء المنطقیة، ص25]

 

 من حیث الکمشرائط الاشکال الاربعة 

 

  شرائط الاشکال الاربعة من حیث الکم ▲

 و الکیف و الجهة

 ـ فعلیة الصغری علی مذهب الشیخ. 3ـ کلیة الکبری 2ـ ایجاب الصغری 1ـ شرایط الشکل الاول: 1

 النتیجة 

وجبة کلیة. موجبة جزئیة،  کل واحدة من الصغری و الکبری یحتمل ان تکون واحدةً من المحصورات الاربع )م 

سالبة کلیة، سالبة جزئیة( فاذا وقعت الصغری موجبة کلیة فتکون الکبری موجبة کلیة أو موجبة جزئیة أو سالبة  

کلیّة أو سالبة جزئیة فبلغت مکسره ست عشرة صورة من ضرب الاربعة فی الاربعة و المنتج منها اربعة بحسب  

 وجود شرایطه: 

 »النتیجة«                        نتایج الاشکال الاربعة

 (. الکلیة الموجبة) کلیة موجبة ایضاً الکبری و  کلیة موجبة  الصغری ـ1

 (.الجزئیة  الموجبة) کلیة  موجبة الکبری و جزئیة  موجبة  الصغری ـ2

 (.الکلیة السالبة ) کلیة سالبة الکبری و  کلیة موجبة  الصغری ـ3

 کلیة )السالبة الجزئیة(. سالبة  الکبری و جزئیة  موجبة  الصغری ـ4

 و البواقی کلها عقیمة لعدم وجود الشرایط. 

 

 شرایط الشکل الثانی: 

 

   شرایط الشکل الثانی: ▲



 ـ مع دوام الصغری أو انعکاس السالبة الکبری. 3ـ کلیة الکبری 2ـ اختلاف المقدمتین فی الکیف 1

 

 ب المنتجة منه ایضاً اربعة فقط: »النتیجة« الضرو

 ـ الصغری موجبة کلیة و الکبری سالبة کلیة )السالبة الکلیة(.1

 ـ الصغری موجبة جزئیة و الکبری سالبة کلیة )السالبة الجزئیة(.2

 ـ الصغری سالبة جزئیة و الکبری موجبة کلیة ) السالبة الجزئیه(.3

 جبة کلیة ) السالبة الجزئیة(.ـ الصغری سالبه جزئیة و الکبری مو 4

 

 شرایط الشکل الثالث: 

 

   شرایط الشکل الثالث: ▲

 ـ ایجاب الصغری 1

 ـ کلیة احدی المقدمتین 2

 ـ فعلیة الصغری3

 »النتیجة«       الضروب المنتجة فی هذا الشکل ستة: 

 لکبری ایضاً موجبة کلیة )الموجبة الجزئیة(.ا و  کلیة موجبة  الصغری ـ1

 ـ الصغری موجبة جزئیة و الکبری موجبة کلیة )الموجبة الجزئیة(.2

 ـ الصغری موجبة کلیة و الکبری سالبة کلیة )السالبة الجزئیة (.3

 ـ الصغری موجبة جزئیة و الکبری سالبة کلیة )السالبة الجزئیة (.4

 سالبة جزئیة )السالبة الجزئیّة.ـ الصغری موجبة کلیة و الکبری 5

 ـ الصغری موجبة کلیة و الکبری موجبة جزئیة )الموجبة الجزئیة(.6

    

 



 شرایط الشکل الرابع 

 

   شرایط الشکل الرابع ▲

 ـ ایجاب المقدمتین مع کلیة الصغری. 1

 ـ او اختلاف المقدمتین فی الکیف مع کلیة احدیهما. 2

 الضروب المنتجة فی هذا الشکل ثمانیة: النتیجة 

 

 ـ الصغری موجبة کلیة و الکبری ایضاً موجبة کلیة )الموجبة الجزئیة(.1

 ـ الصغری موجبة کلیة و الکبری موجبة جزئیة )الموجبة الجزئیة(.2

 ـ الصغری سالبة کلیة و الکبری موجبة کلیة )السالبة الکلیة(.3

 ـ الصغری موجبة کلیة و الکبری سالبة کلیة )السالبة الجزئیة(.4

 ـ الصغری موجبة جزئیة و الکبری سالبة کلیة )//(. 5

 ـ الصغری سالبة جزئیة و الکبری موجبة کلیة )//(. 6

 )//(.  ـ الصغری موجبة کلیة و الکبری سالبة جزئیة7

 ـ الصغری سالبة کلیة و الکبری موجبة جزئیة )//(. 8

 وضعوا رموزاً لشرایط الاشکال تسهیلاً للضبط منهم الحکیم سبزواری)ره( فی لئالیه: 

 [( 27[(للاوّل و خیـــــــنکب)]26فمغکب)] 

 وجب [( 28)] مـــــغکاین  للثانی للثالث 

 لزم  قد[(30)]خـینکاین  او[( 29)]مینکغ و

 لشرط ذی کیفاً وکمفا للرابع

[. فالمیم اشارة الی الموجبة و الغین الی الصغری ، کب اشارة الی کلیة الکبری )ایجاب الصغری و کلیة  26]

[. ایجاب  28[. اختلاف المقدمتین فی الکیف و کلیة الکبری. ]27الکبری( و علی هذا القیاس الرموز الباقیة. ]

[. اختلاف المقدمتین فی الکیف مع کلیة  30دمتین مع کلّیة الصّغری. ][. ایجاب المق29الصغری و کلّیة احدیهما. ]

 احدیهما. 



 

 المراد من الدلیل الخلف 

 

  المراد من الدلیل الخلف ▲

[( : الخَلف بالفتح و سکون اللام عند المنطقیین هو القیاس الاستثنائی  31فی کشاف اصطلاحات الفنون لتهانوی)]

 الذی یقصد فیه اثبات المطلوب بابطال نقیضه، و یقابله القیاس المستقیم.

خلاف نمودن(  و فی جامع العلوم فی اصطلاحات الفنون: الخُلف بالضم و سکون اللام بطلان ) دروغ و وعده را 

و بالفتح و سکون اللام الوراء. و عند المنطقیین هو اثبات المطلوب بابطال نقیضه. و قیاس الخلف هو القیاس 

 الذی یقصد به اثبات المطلوب بابطال نقیضه، و یسمّی بالخلف ایضاً بفتح الخاء و سکون اللام. 

لوبه لا علی الاستقامة بل من خَلفه . و یؤیّده  و قیل: انما سمّی هذا القیاس بالخلف لأن المتمسک به یثبت مط

تسمیة القیاس الذی ینساق الی المطلوب ابتداء ای من غیر تعرض لابطال نقیضه بالمستقیم، کأن المتمسک به  

 یأتی مطلوبه به من قدامه علی الاستقامة. 

ل لأنه ینتج الباطل. و لعل هذا  و الجمهور علی ان ذلک القیاس انما سمّی خلفا ای باطلاً لا لانه باطل فی نفسه ب

 مبنی علی ان الخلف عندهم بالضم. و المحقق الطوسی فی شرحه علی الاشارات اختار الخلف بالفتح و السکون. 

و قال التفتازانی فی التهذیب: قیاس الخلف و هو ما یقصد به اثبات المطلوب بابطال نقیضه. و قال الشیخ ملاّ عبد  

لقسم من الاستدلال یسمّی بالخلف امّا لأنّه ینجرّ الی الخلف ای المحال علی تقدیر صدق  الله فی حاشیته : و هذا ا

 نقیض المطلوب أو لأنّه ینتقل منه الی المطلوب من خَلفه ای من وراءه الذی هو نقیضه.

 الی ذلک: و هذا الدلیل یجری فی الشکل الثانی و الثالث و الرابع مع اختلاف فی کیفیة جریانه و ینبغی ان نشیر  

ـ دلیل الخلف فی الشکل الثانی: و هو ان یجعل نقیض النتیجة لایجابه صغری و کبری القیاس لکلیتها کبری  1

 لینتج من الشکل الاول ما ینافی الصغری و هذا جار فی الضروب الاربعة کلها. 

صغری القیاس لایجابه ـ دلیل الخلف فی الشکل الثالث: و هو ان یؤخذ نقیض النتیجة و یجعل لکلیته کبری، و 2

 صغری لینتج من الشکل الاول ما ینافی الکبری و هذا یجری فی الضروب کلها. 

ـ دلیل الخلف فی الشکل الرابع : وهو ان یؤخذ نقیض النتیجة و یضم الی احدی المقدمتین لینتج ما ینعکس الی  3

الثالث و الرابع و الخامس دون البواقی   ما ینافی المقدمة الاخری و ذلک انّما یجری فی الضرب الاول و الثانی و

لأن النتیجة فی الضرب السادس سالبة جزئیة تکون نقیضها موجبة کلیة فاذا نضمّها مع کبری القیاس وهی ایضاً  



موجبة کلیة ینتج من الشکل الاول موجبة کلیة و هی تنعکس الی موجبة جزئیة و هی لاتنافی صغری القیاس التی  

 ز ان یصدق الایجاب باعتبار بعض الافراد و السلب باعتبار البعض الاخر. هی سالبة جزئیة لجوا

و فی الضرب السابع ایضاً سالبة جزئیة یکون نقیضها موجبة کلیة فاذا نضمها مع صغری القیاس وهو موجبة کلیة  

الثامن ایضاً   ایضاً ینتج موجبة کلیة تنعکس الی موجبة جزئیة و هی لا تنافی کبری القیاس لما مرّ. و فی الضرب 

 لایجری الدلیل الخلف لانتفاء ایجاب الصغری و کلیة الکبری. 

 ، کلکته. 1، ط440[. ص 31]

 

 العکس المستوی

 

   العکس المستوی ▲

لاح: تبدیل طرفی القضیة العکس فی اللغة ردّ آخر الشئ الی اوّله اعم من ان یکون قضیة أو غیرها و فی الاصط

مع بقاء الصدق و الکیف بان یجعل الموضوع محمولاً و المحمول موضوعاً فی القضیة الحملیة نحو کل انسان  

حیوان بعض الحیوان انسان. أو المقدم تالیاً و التالی مقدّماً فی القضیة الشرطیة نحو کلما کانت الشمس طالعة  

و التالی التساوی یصح ان یقال فی عکسه: کلما کان النهار موجوداً کانت  فالنّهار موجود حیث کان بین المقدم 

 الشمس طالعة. 

و اعلم ان العکس کما یطلق علی المعنی المصدری ) تبدیل طرفی القضیة( کذلک یطلق علی القضیة الحاصلة من  

ی المعنی المصدری ( من  التبدیل ) کبعض الحیوان انسان فی المثال الاول( و ذلک الاطلاق مجازیّ ) کاطلاقه عل

 قبیل اطلاق اللفظ علی الملفوظ و الخلق علی المخلوق و هنا استعمل العکس علی المعکوس. 

الموجبة مطلقا تنعکس الی الموجبة الجزئیة و السالبة الکلیة تنعکس کنفسها و السالبة الجزئیه لاعکس لها لجواز  

خص و هو محال فلایصح ان یقال: بعض الانسان لیس  عموم الموضوع أو المقدم فیلزم سلب الاعم عن بعض الا

بحیوان و الشرطیة المنفصلة لاعکس لها ای لاثمرة لانه لافرق فی قولنا : العدد اما زوج أو فرد أو العدد امافرد أو  

 زوج، فان مؤداهما واحد. 

 



 عکس النقیض 

 

   عکس النقیض  ▲

عرّف القدماء عکس النقیض بانه: تبدیل نقیضی الطرفین مع بقاء الصدق و الکیف نحو کل کاتب انسان تنعکس :  

 کل ما لیس بانسان لیس بکاتب )کل لا انسان لا کاتب(. 

و عرّف المتأخرون بانه: جعل نقیض الجزء الثانی اولاً و عین الجزء الاوّل ثانیاً مع مخالفة الکیف نحو کل کاتب  

 ان تنعکس لاشئ مما لیس انساناً بکاتب. انس

الموجبة الکلیة تنعکس کنفسها و الموجبة الجزئیة لاتنعکس اصلاً لصدق قولنا بعض الحیوان لا انسان و کذب  

بعض الانسان لاحیوان . و السالبة مطلقا لاتنعکس الاّ سالبة جزئیة لجواز ان یکون نقیض المحمول فی السالبة  

جوز سلب نقیض الاخص عن عین الأعم کلیّاً مثلاً یصحّ لاشئ من الانسان بلا حیوان و  اعم من الموضوع و لای

 لایصحّ لاشئ من الحیوان بلا انسان لصدق نقیضه بعض الحیوان لا انسان کالفرس. 

 

 ةانواع المغالط

 

   ةانواع المغالط ▲

کما نقل الحکیم السبزواری فی لئالیه عن القدماء ثلاثة عشر نوعاً : منها ستة لفظیة یتعلق ثلاثة منها  انواع المغالطة  

 [(  33[( و فی احواله العرضیة.)]32بالبسائط )اللفظ المفرد( و هی الاشتراک فی جوهر اللفظ، و فی احواله الذاتیة)] 

 [(. 35[(و ترکیب المفصل)]34و تفصیل المرکب)]  و ثلاثة منها تتعلق بالترکیب و هی التی فی نفس الترکیب،

و سبعة معنویة اربعة منها باعتبار القضایا المرکبة وهی سوء التألیف، و المصادرة علی المطلوب، و وضع مالیس  

[( وثلاثة باعتبار القضیة الواحدة و هی إیهام العکس، و أخذ ما  36بعلّة علّة، و جمع المسائل فی مسئلة واحدة)]

مکان ما بالذّات، و سوء اعتبار الحمل و الامثلة مذکورة فی »المنطق « و » نقد الاراء المنطقیة« و غیرهما  بالعرض  

 من الکتب المنطقیة.



و نذکر هنا بعض القضایاء الکاذبة الشبیهة بالصادقة الاولیة أو المشهورة لاشتباه لفظی أو معنوی و ذلک اما ان  

 دة: یکون من جهة الصورة أو من جهة الما

امّا الاوّل فبان لایکون علی هیئة منتجة إمّا لعدم تکرّر الوسط أو لاختلاف بعض الشروط المعتبرة فیها کمّاً أو کیفاً  

أو جهة امّا الاوّل فکقولنا: کل انسان له شعر و کل شعر ینبت من محلّ فالانسان ینبت من محلّ، و کقولنا: السکین  

فالسکین ینبت فی البستان و امّا الثانی فکقولنا: کل انسان حیوان و بعض   فی البطیخ و البطیخ ینبت فی البستان

الحیوان فرس ینتج بعض الانسان فرس و کقولنا: لاشئ من الانسان بفرس و کل فرس حیوان ینتج لاشئ من  

الفعل الانسان بحیوان ، و کقولنا فی المثال المفروض: کل حمار بالفعل مرکوب زید بالامکان و کل مرکوب زید ب

فرس بالضرورة ینتج کل حمار فرس بالضرورة و کلها کاذبة و السبب انتفاء کلیة الکبری فی الاوّل ، و ایجاب  

 الصغری فی الثانی و فعلیتها فی الثالث هذا فی الشکل الاوّل و قس علیه سائر الاشکال. 

یکون المطلوب و بعض مقدماته شیئاً   و امّا الثانی فأمّا ان یکون من جهة اللفظ أو من جهة المعنی و الأوّل کان 

واحداً و یسمّی بالمصادرة علی المطلوب کقولنا: کل انسان بشر و کل بشر ضاحک ینتج کل انسان ضاحک . و  

کان یکون الحد الأوسط من الالفاظ المشترکة یراد به فی الصغری معنی و فی الکبری معنی آخر کقولنا : هذا عین  

 ین باکیة مراداً به الباصرة فهذا باکٍ. )یشاربه الی الذهب( و کل ع

 و اما الثانی فکقولنا لصورة الفرس المنقوش فی الجدار انها فرس، و کل فرس ساهل فهی ساهلة. 

و ذکر بعض الفضلاء من هذا الباب الحکم علی الجنس بحکم نوع منه مندرج تحته نحو هذا لون و اللون سواد  

لمقید بحال أو وقت کقولنا: هذه رقبة و الرقبة مؤمنة فهذه مؤمنة، و  فهذا سواد. و الحکم علی المطلق بحکم ا

کقولنا هذا ـ مشیراً الی الاعمی ـ مبصرٌ و المبصر یبصر باللیل فهذا یبصر باللیل. و وضع الطبیعیة موضع الکلیة  

ن جهة الصورة و کقولنا: الانسان حیوان و الحیوان جنس فالانسان جنس. و لایخفی ان فساد امثال ذلک انّما هو م

الهیئة کما هو ظاهر، فإنّ کلیة الکبری فی جمیعها منتفیة و العجب من بعض المحققین حیث صرّح بذلک و مع  

 [(37ذلک ذکرها فی هذا الباب.)]

و من المغالطات ما اشتهر فی الافواه و الالسنة من قولهم: الطلاق موقوف علی النکاح و النکاح موقوف علی  

 نتج ان الاطلاق موقوف علی رضاء الطرفین، مع انه لیس کذالک. رضاء الطرفین، فی

و الحلّ ان الوسط غیر مکرر، لأنّ الکبری یجب ان تکون هکذا: و کل موقوف علی النکاح موقوف علی رضاء  

الطرفین و حینئذ تکذب الکبری و ان لم تجعل کما ذکر لم یتکرر الوسط و بعبارة اخری الفساد فی القیاس 

 ا من ناحیة کذب الکبری أو من اجل عدم تکرر الوسط.  المذکور إمّ

و نظیر هذا ما یقال: الانسان له شعر و کل شعر ینبت فینتج ان الانسان ینبت. أو یقال: الجدار له فأرة و کل فأرة  

عدم تکرر   لها اذن، فالجدار له اذن. و الحلّ فی الجمیع ما اشرنا الیه من استناد الفساد إمّا الی کذب الکبری أو الی 



[( ان القیاس غیر صحیح فانّ الاوسط لم یتکرر لان المحمول فی الصغری )له شعر( و هو لم یکن  38الوسط.)]

موضوعاً فی الکبری اذ الموضوع فیها هو الشعر و هو جزء المحمول فکان ینبغی ان تکون الکبری )کل ما له شعر 

 ینبت( و هی کاذبة. 

 لامثلة:  و من انواع المغالطة و حلها هذه ا

کلما کانت الاربعة موجودة کانت الثلاثة موجودة و کلما کانت الثلاثة موجودة فهی فرد ینتج من الشکل الاول  

 نتیجة کاذبة و هی کلما کانت الاربعة موجودة فهی فرد. 

فیها  و جوابها : ان الضمیر فی قولنا فهی فرد فی الکبری راجع للثلاثة ففی النتیجة یجب ان یکون معاد الضمیر

 ایضاً کذلک فتکون نتیجة القیاس: کلما کانت الاربعة موجودة فالثلاثة فرد. وهی صادقة لاکاذبة. 

و نحو الانسان کلی و کل کلی معدوم فی الخارج ) لأنّ الشئ ما لم یتشخص لم یوجد( ینتج ان الانسان معدوم  

 فی الخارج. 

لا خارجی لعروض الکلیة علیه فی الصغری و حینئذ  و الجواب عنها : ان الانسان الذی هو الاصغر امرٌ ذهنی 

 فالنتیجة صادقة لان الانسان الکلی معدوم فی الخارج.  

و نحو الجالس فی السفینة ماشی و کل ماشی لایثبت علی موضع واحد ینتج ان الجالس فی السفینة لایثبت علی  

 موضع واحد و هو کاذب لانه ثابت فی محله.

لیس بمتکرر لان الماشی المحمول فی الصغری هو الماشی بالعرض و الماشی    و الجواب عنها: ان الاوسط 

 الموضوع فی الکبری هو الماشی بالذات.

و نحو لو کان العدم متصوراً لکان متمیّزاً و لو کان متمیزاً لکان موجوداً فی الخارج ینتج لو کان العدم متصوراً  

 لکان موجوداً فی الخارج. 

 و الجواب عنها:

سط غیر متکرر لانه ارید بالمتمیز فی تالی الصغری هو المتمیز ذهناً و التمیز فی مقدم الکبری هو المتمیز  ان الاو

 خارجاً. 

و نحو بعض النوع انسان و لاشئ من الانسان بنوع )اما الکبری فلانها محصورة فالحکم فیها علی افراد الانسان و  

 نها جزئیات شخصیة( ینتج بعض النوع لیس بنوع و هو محال. من البدیهی ان افراد الانسان لاتتصف بالنوعیة لا

و الجواب عنها: ان الاوسط لیس بمتکرر لان الانسان المحمول فی الصغری هو الانسان الذهنی اذ الانسان  

الخارجی لایتصف بالنوعیة فأنّها من المعقولات الثانیة کالکلیة. و الانسان الذی هو الموضوع فی الکبری هو  

 الخارجی فانه هو الذی تسلب عنه النوعیة دون الذهنی. الانسان 

و نحو کل من قال بالاهیة فرعون قال بجسمیته و کل من قال بجسمیته فهو صادق ینتج کل من قال بالالهیة  



 فرعون فهو صادق مع انه کاذب . 

فی القیاس هو و الجواب عنها: ان اجزاء النتیجة یجب ان تکون نفس المذکورات فی القیاس و المذکور هنا 

الصدق بالقول بجسمیته فتکون النتیجة للقیاس المذکور: ان کل من قال بالالهیة فرعون فهو صادق بالقول 

 بجسمیته و نحو ان الفعل و الحرف کلمة و الکلمة اسم ینتج ان الفعل و الحرف اسم. 

 مصادیقها.  و الجواب عنها: ان الکبری لیست بکلیة لأن الحکم فیها علی لفظ الکلمة لا علی

 انواع المغالطه من اللفظیة و المعنویة: 

  
  
  
  

 [( 39)] اللفظ  جوهر  فی الاشتراک

 [( 40)]الذاتیة احواله فی

 [( 41)]العرضیة احواله فی

 اللفظیة المغالطة

 [(42)]الترکیب نفس

 [( 43)] الترکیب تفصیل

 [( 44)]المفصل ترکیب

 

 [( 45)] العکس  ایهام

 [( 46)]بالعرض ما  اخذ

 [(47ر الحمل)] اعتبا سوء

 [(48المغالطة المعنویة سوء التألیف)]

 [( 49المصادرة علی المطلوب)]

 [( 50وضع ما لیس علّة علّة)]

 [( 51جمع المسائل فی مسئلة واحدة)]

 

***** 

 و قدتمّ هنا بعون الله تعالی ما اردنا 



  المنطقیة المباحث من  ذکره 

 المباحث یلیها و

 شاء ان  الحکمیة 

 . تعالی  الله 

  
***** 

[. بان کان اللفظ متعدداً معناه من جهة تصریفه أو تذکیره و تأنیثه أو کونه اسم فاعل أو اسم مفعول مع عدم  32]

[. بان توهم عدم التألیف و  34[. بان کان الاشتباه بسبب اختلاف الاعراب و الاعجام. ]33الممیز فی الکلام. ] 

[.بان یقع  36لیف بین الالفاظ المفردة مع عدم وجوده. ][. بان توهم وجود تأ35الترکیب ، مع فرض وجوده. ]

[. الحاشیة 37الخلل فی التألیف بین القضایا التی لیس تألیفها قیاسیّاً، بأن توهم ان تلک القضایا قضیة واحدة. ] 

  [. کالعقل المشترک بین الکلی )39. ]366[. تعلیقة رشیقة للآشتیانی)ره( ،ص38علی الحاشیة لمحمد علی)ره(. ]

[. کقول الحکماء  41[. کالمختار المشترک بین اسم الفاعل و المفعول. ]40المجردات( و الجزئی )نفس الانسان(. ] 

[. کجواب من سئل: من أفضل 42انه تعالی بحت وجوده فصحفه بعضهم فظن انهم قصدوا یجب وجوده. ]

[. نحو زید شاعرٌ و  44وج وفرد. ] [. نحو الخمسة ز43اصحاب رسول الله)ص( بعده؟ فقال : من بنته فی بیته. ] 

[. نحو کل بیاض لون فقد یتوّهم بعض أنّ کلّ  45ماهرٌ اذا کان غیر ماهر فی شعره بل کان ماهراً فی فن آخر. ]

[. نحو 47[. کان یقال: کل ابیض کاتب عوضاً عن قوله: کل انسان کاتب بالامکان. ]46لون بیاضٌ مع انه کاذب. ]

ذکر الکاتب فی الکلام لغو و نحو الزمان غیر موجود بحذف القار مع أنّ ذکره لازم فی زید الکاتب انسان مع ان 

[. نحو کل انسان ناطق من حیث هو ناطق، و لاشئ من  48صدق الکلام )زمان موجود قار و ثابت نیست.( ] 

ذکر القید ) من    الناطق من حیث هو ناطق بحیوان فینتج: لاشئ من الانسان بحیوان. و هذه النتیجة باطلة لبطلان

حیث هو ناطق ( فی الصغری لأنّ الانسان ناطق لا بشرط لا من حیث انه ناطق و ان حذف القید فالکبری باطلة  

[. نحو کل انسان بشر و کل بشر ناطق فکل انسان ناطق و هذه النتیجه عین الکبری )  49لأنّ کل انسان حیوان. ]

[. نحو کلما کانت الاربعة موجودة کانت الثلاثة 50واحد. ]  لأنّ الموضوع و المحمول فی الکبری و النتیجة

موجودة و کلما کانت الثلاثة موجودة فهی فرد فینتج بحسب الظاهر: کلما کانت الاربعة موجودة فهی فرد. و هذه  

ما  النتیجة باطلة لان الضمیر)فهی فرد( یرجع الی ثلاثة وهی غیر مذکورة فی النتیجة بل النتیجة فی القیاس: کلّ

[. الانسان وحده خجلان و کل خجلان حیوان فالانسان وحده حیوان و  51کانت الاربعة موجودة فالثلاثة فرد. ]

ـ القضیة الموجبة  1النتیجة کاذبة لعدم انحصار الحیوان بالانسان و وجه البطلان تعدد القضیة فی الصغری:



ان لیس بخجلان( و لابدّ فی انتاج الشکل الاول ان  ـ القضیة السالبة المستفادة من القید )غیرالانس2مدلولها.  ای

 یکون الصغری قضیة واحدة.  

 

 حول المباحث الفلسفیة 

 

   حول المباحث الفلسفیة ▲

الحمد لله ربّ العالمین فاطر السماوات و الارضین و الصلاة و السلام علی اشرف الانبیاء و المرسلین محمد)ص(  

 و آله الطیّبین الطاهرین و اللعن الدائم علی اعدائهم اعداء الدین. 

 قال الله الحکیم:

 [(52)]﴾خَیْراً کَثیراً وَ ما یَذَّکَّرُ إِلاَّ أُولُوا الألْبابِ أوتِیَ فَقَدْ الْحِکْمَةَ یُؤْتَ مَنْ وَ یَشاءُ   مَنْ الْحِکْمَةَ یُؤْتِی ﴿

 [( 53.)]اللِّسَانِ« عَلَی  تَثْمُرُ  وَ الْقَلْبِ فِیْ تَنْبُتُ  شَجَرَةٌ اَلحِکْمَةُ » (: ع)علی قال

 [. غرر الحکم.53. ] 269(، الآیة:2[. البقرة)52]

 

 ا و غایتها تعریف الحکمة و موضوعه

 

  تعریف الحکمة و موضوعها و غایتها  ▲

الطاقة البشریة. ثم ان  اعلم ان الحکمة: علم باحوال اعیان الموجودات علی ماهی علیه فی نفس الامر بحسب 

اعیان الموجودات ان کانت باختیارنا وقدرتنا فهی الحکمة العملیة و ان لم تکن بقدرتنا و اختیارنا فهی الحکمة  

النظریة و حینئذ فان کانت غیر محتاجة فی الوجود الخارجی و العقلی الی المادة فهو العلم اللهی، و ان احتاجت  

ی و ان کان احتیاجها الی المادة فی الوجود الخارجی فقط دون التعقل و هو فی الوجودین الیها فهو الطبیع



الریاضی. و علی هذا لایدخل المنطق فی الحکمة اذ لیس البحث فیه عن الاعیان الخارجیة بل عن المفهومات و  

باحوال  الموجودات الذهنیة الموصلة الی التصور و التصدیق المجهولین و ان حذف الاعیان و قیل انها علم 

الموجودات یدخل تحتها و یکون من اقسام الحکمة النظریة اذ البحث فیها ایضاً عن احوال الموجودات التی لیس 

 وجودها بقدرتنا و اختیارنا. 

و مرادنا من الحکمة هنا الحکمة الالهیة و هی العلم الباحث عن احوال الموجود بما هو موجود، و یسمّی ایضاً  

م الاعلی أو ما بعد الطبیعة و سائر اقسام الفلسفة کالطبیعیّات و الریاضیات و غیرها یبحث  الفلسفة الاولی و العل

 عنها مستقلاً فی غیرها. 

و الفلسفة کالحوقلة قیل لغة یونانیة معناها محبة الحکمة مأخوذة من فیلسوف مخفف فیلا سوف ای محبّ  

بها فیثاغورث الحکیم الیونانی الذی کان فی القرن  الحکمة. و فیلا: المحب. و سوف: الحکمة ، و اوّل من تکلّم 

 السادس قبل میلاد المسیح )ع(.

عرّف الشیخ الرئیس الحکمة بانها: صناعة نظریة یستفید منها الانسان تحصیل ما علیه الوجود کلیّه فی نفسه، و ما  

ماً معقولاً مضاهیاً للعالم  علیه الواجب ممّا ینبغی ان یکتسب بعلمه لیتشرّف بذلک نفسه و یستکمل و یصیر عال 

 الموجود و یستعدّ للسعادة القصوی الأخرویة وذلک بحسب الطاقة البشریة. 

و عرّفها فی اوّل الطبیعیات من عیون الحکمة بقوله: الحکمة استکمال النفس الانسانیة بتصور الأمور و التصدیق  

المتعلقة بالأمور النظریة التی الینا ان نعلمها و لیس   بالحقائق النظریة و العملیة علی قدر الطاقة البشریة. و الحکمة

الینا ان نعملها تسمّی حکمة نظریة. و الحکمة المتعلقة بالأمور العلمیة التی الینا ان نعلمها و نعملها تسمّی حکمة  

 عملیة. 

لموجودات علی ما و قال الحکیم الإلهی صدر الدین الشیرازی : الفلسفة استکمال النفس الانسانیة بمعرفة حقائق ا

 [( 54هی علیها و الحکم بوجودها تحقیقاً بالبراهین لا أخذاً بالظن و التقلید.)]

 [(55و قال الحکیم السبزواری: الحکمة صیرورة الانسان عالَماً عقلیّاً مضاهیّاً للعالَم العینی. )]

ود، بما هو الموجود؛ و یسمّی ایضاً  و قال العلامة الطباطبائی: الحکمة الالهیة هی العلم الباحث عن احوال الموج 

الفلسفة الاولی، و العلم الأعلی و موضوعه: الموجود بما هو موجود. و غایته: تمییز الموجودات الحقیقیة من  

غیرها، و معرفة العلل العالیة للوجود، و بالأخص العلة الأولی التی الیها تنتهی سلسلة الموجودات ، و أسمائه  

 [( 56یا، و هو الله عزّ اسمه. )]الحسنی و صفاته العل

و للحکماء فی تعریف الحکمة و الفلسفة عبارات شتّی لاضرورة لذکرها لانها تعاریف لفظیّة و شرح الأسم کما 

 قال الوکیلی فی منظومته: 

 وَ لَیْسَ تَعْرِیفُ حَقِیْقِیٍّ هُنَا لِغَیْرِ عَلاّمِ الْغُیُوبِ مُمْکِنَا 



 وَنَظَرَ    دَوْرٌ وَ  اِبْرَامٌ وَ  نَقْضٌ یفِ ظَهَرَ  لِأنَّ فِی تِلْکَ التَعَارِ

 الْکِفَایَةِ    فیِ  لِلْقَوْل   لازِمَةً   الرِّاعایَة هَذِهِ رَأیْتُ  فَمَا

 للرَّسْمِ  أوْ لِلْحَدِّ   یَکُنْ لَمْ وَ   الاِسْمِ لِشَرْحِ  هُنَا مَا    لِأنَّ

 ﴾جُورَ هَا وَتَقْوَاهَافُ  اَلْهَمَهَا﴿ سواهَا بِمَا عَالِمٌ     فَاللهُ

 . 7[. بدایة الحکمة، ص56. ] 7[. شرح المنظومة، ص55. ]20، ص1[. الحکمة المتعالیة، ج54]

 

 المراد من الوجود و الماهیة

 

   المراد من الوجود و الماهیة  ▲

لرابط بین القضایا و الذی یراد فیه فی الفارسیة »است« و یقابله الوجود  اما الوجود فقد یراد به المعنی الحرفیّ ا

المحمولی الصالح لجعله محمولاً فی الهلیّة البسیطة )نحو الانسان موجود( الذی انکره ثلّة من متأخری الفلاسفة  

 الغربیین.

رسیة »بودن« و لایحمل علی  و قدیراد به المعنی المصدری المتضمن للنسبه الی الفاعل و الذی یرادفه فی الفا

الاعیان الاّ حمل الاشتقاق و قد یراد به اسم المصدر الفاقد فی نفس مفهومه للنسبة الی الفاعل و الذی یرادفه فی  

 الفارسیة »هستی« و یحمل علی الاعیان حمل المعقولات الثانیة الفلسفیة علی مصادیقها الخارجیة. 

الذی یُحکی عنها بهذا المفهوم العامّ امّا المعنی الحرفیّ فهو فی الاصل  و قد یراد به نفس الحقیقیة العینیة و 

اصطلاح منطقیّ للحکایة عن الرابطة بین المحمول و الموضوع فی القضایا الحملیّة، و واضح أنّه خارج من محل  

الانتزاع و لیس محلّ  النزاع. و اما المعنی المصدریّ فهو مفهوم انتزاعی لاثبوت لها فی الخارج الاّ باعتبار منشأ 

 البحث ههنا ایضاً.

و اما المعنی الثالث فهو بما انّه مفهوم یکون من المعقولات الثانیة الفلسفیة التی یکون عروضها فی الذهن و  

اتصافها فی الخارج، و هو ایضاً خارج عن محل البحث . فالوجود الذی یکون محلّ النزاع فی هذه المسئلة هو  

 [(57الحقیقة العینیّة التی یشار الیها بذاک المعقول الثانی.)] المعنی الأخیر اعنی

 لآیة الله المصباح الیزدی.   20[. تعلیقة علی نهایة الحکمة، ص57]



 

 حقیقة الوجود 

 

   حقیقة الوجود ▲

 الاقوال فی حقیقة الوجود اربعة: 

 

احد شخصی هو الله تبارک و تعالی و لا موجود سواه، و انّما یتّصف غیره بالموجود علی  الاول: ان الوجود و

سبیل المجاز، و هو ظاهر کلام الصوفیة، و یعبّر عنه بوحدة الوجود و الموجود. و هو مردود لأنّه خلاف مانجده 

 البدیهیّات. بالضرورة من الکثرة، و انکارها خروج عن طور العقل، و نوع من السفسطة و انکار 

الثانی: ان الوجود واحد شخصیّ کما قالت به الصوفیة، الّا انّ الموجود لا ینحصر فی الواجب تعالی: بل مخلوقاته  

ًٌ، لکن معنی الموجود فیها هو المنسوب الی الوجود کالتّامر و المشمس المنسوبین الی التمر  ایضاً موجودة حقیقة

 [(  58لذی نسبه الی ذوق المتألّهین.)] و الشمس. و هو قول المحقق الدّوانی ا

الثالث: قول المشائین ـ علی ما نسب الیهم ـ و هو کون الموجودات حقائق متبائنة بتمام ذواتها البسیطة، و یعبّر  

 عنه بکثرة الوجود و الموجود.

)ره( و هو کون الوجود  الرابع: ما نسب إلی الفهلویّین و اختاره صدر المتألهین و أتباعه و منهم العلامة الطباطبائی

حقیقة واحدة متشککة ای ذات مراتب مختلفة یرجع ما به الامتیاز فیها الی ما به الاشتراک و یعبّر عنه بوحدة  

 الوجود فی عین کثرته. 

 . 110[. الشوارق ص 58]

 

 الفرق بین الوجود و الواقع 

 

  الوجود و الواقع الفرق بین  ▲



الواقع اعم من الوجود ولیس العکس کاجتماع النقیضین و الضدین و الامکان و ... فإنّ لها واقعیة و لیس لها  

 وجود. 

 

 الماهیة 

 

   الماهیة ▲

اما لفظة المهیّة فهی مصدر جعلیّ مأخوذ من »ماهو« و تستعمل بمعنی اسم المصدر فی مایجاب به عن السؤال  

 بـ»ماهو«ن و هو مایناله العقل من الموجودات الممکنة عند تصوّرها تصوّراً تامّاً. 

عنی الاخص الذی فی  و بعبارة اخری المهیة تطلق علی معنین احدهما: ما یقال فی جواب ماهو و هو المهیة بالم 

مقابل الوجود و ثانیهما ما به الشئ هو هو و هو المهیة بالمعنی الاعم الذی یطلق علی الوجود و علی المهیة  

بالمعنی الاخص التی فی مقابل الوجود و المهیة بالمعنی الاخص اعنی ما یقال فی جواب ماهو، هی الکلی  

یقال بأنّها کلّی کما یقال مهیة الانسان کلّی ای لایمتنع فرض   الطبیعی الذی معروض الکلی المنطقی فی العقل ای

صدقه علی کثیرین فیصیر الانسان معروضاً للکلیة ای یحمل علیه مفهوم الکلی فی العقل و ان کان الموجود منه  

 [(  59فی الخارج جزئیّاً خارجیاً اذا الشئ اعنی المهیة ما لم یتشخّص لم یوجد فی الخارج.)]

 ی الثانی یطلق علی الواجب تعالی ایضاً فیقال: الواجب مهیّته انّیته.بهذا المعن

و قال )ره( فی موضع آخر من کتابه: ان مهیّة الشئ عبارة عن نفس ذاته و عمّا یعبّر عنه بالمصدر الجعلی المخترع 

لمصدر الجعلی عن الشئ کحجریة الحجر و شجریة الشجرو ارضیة الارض و سمائیة السماء و انسانیة الانسان و ا

من کل شئ عبارة عمّا ینتزع عن نفس حقیقته بلا اعتبار امر خارج عن حقیقته معه مثل الانسانیة المنتزع عن  

 الانسان حیث انها تنتزع عن نفس الانسان بلا اعتبار شئ غیره معه مثل الکتابة والضحک و نحوها.

 

ما فی شرح التجرید مشتقة عما هو، فالیاء للنسبة و  و ذکره )ره( ایضاً فی موضع آخر من تعلیقته: لفظ المهیة ک

التاء للمصدریة و عند دخولها حذفت الواو و ابدلت ضمة هاء کسرة، فصارت ماهیة قال بعض مشایخن)ره( فی  

تعلیقته علی الشوارق انه فی بعض التعلیقات : ان لفظ المهیة مرکب من ما الاستفهامیة ویاء النسبة و تاء  

الهمزة بعد الالف لمجانستها ایاه هرباً من التقاء الساکنین، فصارت مائیة ثم قلبت الهمزة، هاء   المصدریة، فزیدت



فحصل المعنی المصدری ثم نقلت الی ما یقع فی جواب ماهو و الیاء فیها للنسبة الی ماهو و انّما نسبت الی ماهو  

 [( 60لأنّها تقع جواباً عنه.)]

الماهیة من حیث المفهوم ای لایکون الوجود عین الماهیة و لاجزئاً منها   و مما ذکرنا یظهر مغایرة الوجود مع 

لجواز سلب الوجود عن الماهیة و سلب ذاتی الشئ عنه محال ) لانّه یلزم سلب الشئ عن نفسه( و احتیاج اثبات  

 الوجود للماهیة الی الدلیل و الاّ لما ینفک تصور الماهیة عن تصور الوجود. 

 . 293، ص1[. نفس المصدر، ج60للعلامة الشیخ محمد تقی الآملی)ره(. ]  24، ص 1، ج[. درر الفوائد 59]

 

 اقسام الماهیة 

 

   اقسام الماهیة ▲

الماهیة تارتاً تلاحظ بماهی هی ، یعنی ان النظر مقصور الی ذاتها و ذاتیاتها و لم یلحظ معها شئ زائد و تسمّی  

هذه الماهیة بالماهیة المهملة، نظراً الی عدم ملاحظة شئ من الخصوصیات حتی خصوصیة عنوان کونها مقسماً  

 للاقسام.  

و ذاتیاتها، و ذلک الشئ ان کان عنوان مقسمیتها للاقسام  و تارة اخری یلاحظ معها شئ خارج عن مقام ذاتها 

التالیة دون غیره سمّیت هذه الماهیة بالماهیة اللابشرط المقسمی، و ان کان ذلک الشئ الخارج عنوان تجردها فی  

وعاء العقل عن جمیع الخصوصیات و العوارض سمّیت هذه الماهیة بالماهیة المجردة و فی الاصطلاح بالماهیة  

 ط لا. بشر

و ان کان ذلک الشئ خصوصیة من الخصوصیات الخارجیة سمّیت هذه الماهیة بالماهیة المخلوطة، و فی  

 الاصطلاح بالماهیة بشرط شئ. 

و ان لوحظ معها خصوصیة زائدة عن ذاتها و ذاتیاتها فان کانت تلک الخصوصیة هی عنوان کونهامقسماً لهذه  

 الاقسام فهی ماهیة لا بشرط المقسمی. 

 



 الفرق بین اللابشرط القسمی و المقسمی 

 

  الفرق بین اللابشرط القسمی و المقسمی ▲

اللابشرط القسمی هو اللابشرط عن الخصوصیات الخارجیة لا عن الاعتبارات الثلاثة کیف و هو فی ذاته لابشرط  

ن مفهومه، لأنّ القسم یتشکّل من ذات المقسم و خصوصیة منضمة الیه و  قسمی بمعنی ان اللابشرطیة جزء م

اللابشرط المقسمی هو اللابشرط عن اعتبار بشرط لا و لابشرط و بشرط شئ بالقیاس الی الخصوصیات الخارجیة 

 و قد ذکرنا الفرق بینهما فی المباحث الاصولیة ایضاً. 

 

 الماهیة اصالة الوجود أو 

 

  اصالة الوجود أو الماهیة ▲

اختلف الحکماء فی الاصیل منهما، فذهب المشائون الی اصالة الوجود و ممن صرّح بها البهمنیار فی التحصیل: 

 الوجود حقیقته انّه فی الاعیان لاغیر، و کیف لایکون  

 

[(ایضاً باصالة الوجود بقوله: الوجود فی الاعیان هو 62سید داماد)][( کما صرّح ال61فی الاعیان ما هذه حقیقته؟)] 

 [( 63التحقق المتأصل فی متن الواقع خارج الاذهان. )] 

[(و هذه المسئلة استحدثت کمسألة فلسفیة مسقلة فی عصر السید 64و ذهب اکثر الاشراقیین الی اصالة الماهیة)]

العصر معنونة استقلالاً حتی فی کتب الفلاسفة الاسلامیین. و کان   میر داماد و صدر المتألهین، و لم تکن قبل ذلک 

صدر المتألهین نفسه فی بدء الامر قائلاً باصالة الماهیة و کان شدید الذبّ عنها کما صرّح فی الحکمة المتعالیة: و 

ف لی انکشافاً  انّی قد کنت شدید الذّب عنهم فی اعتباریة الوجود و تأصل الماهیات حتی ان هدانی ربی و انشک

 [( 65بیّناً انّ الامر بعکس ذلک. )] 

و لابدّ لتنقیح البحث من بیان الاصالة و معناها کما ذکر شیخنا الاستاذ » دامت برکاته« و هنا نذکر نصّ عبارته  



یقابل  بطوله و تفصیله لما فیه من المطالب المهمة: و امّا الاصالة فهی فی اللغة مقابلة للفرعیة، ویراد بهاههنا ما 

الاعتبار باحد معانیه، فلابدّ من الاشارة الی معانی الاعتبار و المعنی الذی یقابل الأصالة هذه، فنقول: للامور  

 الاعتباریة اصطلاحات متعددة: 

[. السید البارع و الحکیم المتکلم میر محمد باقر بن السید الفاضل العماد المیر  62. ] 286[. التحصیل، ص61]

لحسینی الاستر آبادی الشهیر بمیر داماد )ره( کان رأس الحکمة و منارها و امام اهل المعرفة  شمس الدین محمد ا

و سنامها و مع ذلک کان متوغلاً فی العبادة حتی اشتهر انه لم یأو باللیالی الی فراشه للاستراحة اربعین سنة و یقرء 

عباس الصفوی و بعده عند الشاه صفی و سافر    کل لیلة خمسة عشر جزئاً من القرآن الکریم و کان مقرّباً عند شاه

( و له 1040معه الی زیارة العتبات العالیات وفات فی سفره و دفن بین النجف و الکربلاء فی خان شور فی سنة)

: ان السید میر  59، ص1و قال الشهید المطهری)ره( فی شرح المبسوط ج 38[. القبسات ، ص63مصنفات کثیرة. ] 

  1و الحکمة المتعالیة ، ج 64[. حکمة الاشراق ، ص:64شائین ذهب الی اصالة الماهیة. ]داماد مع انه من الم

 .  49، ص 1[. الحکمة المتعالیة، ج 65. ]411ص:

 

 اصطلاحات فی الامور الاعتباریة 

 

   اصطلاحات فی الامور الاعتباریة  ▲

یة المنطقیة التی یکون عروضها و اتّصافها کلاهما فی الذهن ، کالکلیة و الجنسیة و النوعیة و  ـ المعقولات الثان1

 غیرها.

ـ المعقولات الثانیة الفلسفیة التی یکون عروضها فی الذهن و اتصافها فی الخارج، کالوجوب و الامکان و  2

د تسمّی بالحقیقة کالإنسان و الشجر و الحجر غیرهما. و تقابلها المعقولات الأولی و هی المفاهیم الماهویة التی ق

. ثم انّهم ربما یصفون المقولات النسبیة بأنّها اعتباریة، فان ارید انّها من المعقولات الثانیة الفلسفة کان من هذا  

الاصطلاح، لکن علی هذا لایصحّ عدّها من الاجناس العالیة، و ان ارید أنّها مع کونها من المعقولات الماهویّة  

 توصف بالاعتباریّة کان اصطلاحاً جدیداً، فتفطّن.

ـ المفاهیم الاخلاقیّة او القیمیّة التی لا تحکی عن حقایق عینیّة و لا ذهنیة، بل تعتبر اوصافاً للأعمال کالحسن و  3



 یّة. القبح ـ فی الاعمال ـ و الوجوب و الاباحة و غیرها ممّا یرتبط بعلم الأخلاق و الفقه و سائر العلوم العمل

ـ المعانی المفروضة المعتبرة فی ظرف الاجتماع التی تبتنی علیها الحیاة الاجتماعیة کالرئاسة و المالکیة و  4

الزوجیة ممّا تشکّل موضوعات لمسائل الفقه و سائر العلوم العملیة. و مآلها الی استعارة المفاهیم الحقیقیة لتأمین  

 اغراض المجتمع. 

مبحث، و هو ان یکون تحقّق الشئ بالعرض فی قبال ما یکون تحققه بالذات. فالقائل ـ ما اصطلح علیه فی هذا ال 5

بأصالة الوجود یقول ان المتحقق بالذات فی الخارج هو الوجود و انّ الآثار الخارجیة انّما هی للوجود اصالةً و  

ت هو المهیة و تلک الآثار  تنسب الی المهیة الموجودة بالعرض، و القائل بأصالة المهیة یقول ان المتحقق بالذا

 تترتّب علی المهیة الموجودة حقیقةً و تنسب الی وجودها بالعرض. 

 

و لایخفی ان المهیة )بالحمل الشایع( امر حقیقی علی حسب الاصطلاح الثانی فی عین انها امر اعتباریّ علی  

لمعانی کلها غیر الاعتبار بمعنی  حسب الاصطلاح الأخیر بناءً علی القول بأصالة الوجود. و من الواضح أنّ هذه ا

 [( 66التوهم و مجرد الفرض الفارغ کأنیاب الأغوال.)]

 .  22[. تعلیقه علی نهایة الحکمة، ص66]

 

 المراد من اصالة الوجود و اعتباریة الماهیة

 

   المراد من اصالة الوجود و اعتباریة الماهیة ▲

ان کل واحد من الماهیة و الوجود لیس له ما بإزاء فی الخارج و انّما الکلام ان مافی الخارج هل هو بازاء مفهوم  

الوجود و لیس بازاء الماهیة شئ و انّما هی مفهوم حاکٍ عن الوجود متحد به او انه بازاء ماهیة و انّه لیس بازاء  

وجود شئ و معنی اصالة الوجود انه کما ان للفظ الانسان مثلاً مفهوم واحد و هو المعبر عنه بالحیوان الناطق و  ال

بازاء هذا المفهوم حقیقة و هو الانسان الخارجی کذلک للفظ الوجود مفهوم واحد بدیهی و لهذا المفهوم حقیقة و  

ماهیات و صرف تلک الحقیقة موجودة بنفس ذاتها و تلک الحقیقة هی التی ینشأ بها الآثار المترتبة علی ال

الماهیات موجودة بها فمعنی قولک مهیة الانسان موجودة انها ثابتة بالوجود و یکون من قبیل وصف الشیء بحال  



متعلقه نظیر القرطاس ابیضٌ اذ ابیضیة القرطاس لیس بنفس ذاته بل هو انما ابیض بالبیاض بخلاف قضیة الوجود  

من باب وصف الشیء بحال نفسه اذ الموجودیة ثابتة للوجود بنفس ذاته فهو فی عین کونه وجوداً    موجود فانها

موجود و لذا یعبر عنه بکلمة )بود( بخلاف الماهیة المعبّر عنها بکلمة )نمود( بمعنی انها یرائی انها موجودة و الّا  

 فهی کسراب بقیعة یحسبها الجاهل انها موجودة. 

فالموجودیة انما هی وصف للوجود و ان موجودیة الماهیة ایضاً بالوجود و ذلک کالنور الذی   و امّا فی الحقیقة

هو مضیء بنفسه و العالم مضئ به و کالمعلومات الخارجیة التی هی معلومة بالعرض و ان معلومیتها بالصور  

کالکلی المنطقی الذی هو  الحاصلة منها لدی النفس و تلک الصور معلومة بنفس ذاتها النوریة لا بصور اخری و  

مفهوم الکلی فانه کلی بنفس ذاته حیث انه کلی بالحمل الاولی و الکلی الطبیعی کلی بالکلی المنطقی لانه  

معروض للمنطقی و کالاضافة التی هی مضاف حقیقی ای انها نفس الاضافة و المضاف المشهوری کالاب مثلاً  

 مضاف بالاضافة التی هی مضاف حقیقی. 

 

 ادلة القائلین باصالة الوجود 

 

   ادلة القائلین باصالة الوجود ▲

 استدل القائلون باصالة الوجود و اعتباریة الماهیة بوجوه: 

ـ إنّ کلّ خیر و شرف ینتهی الی الوجود و کل شرّ و نقص ینتهی الی العدم و لو کان الوجود امراً اعتباریّاً لما  1

کان منشئاً لکل خیرات و کمالات و الماهیة من حیث هی لا تتصف بالخیر و الکمال و لا بالشر و النقصان و هذا  

 دلیل علی اصالة الوجود و اعتباریة الماهیة. 

الماهیة من حیث هی لیست الّا هی، متساویة النسبة الی الوجود و العدم فلو لم یکن خروجها عن حدّ  ـ انّ 2

 الاستواء بالوجود للزم الانقلاب و هو محال بالضرورة، فالمخرج عن حدّ الاستواء هو الاصیل. 

لذهنی و التالی باطل فالمقدم  ـ لو کان الوجود اعتباریّاً و الماهیة اصیلاً لما کان الفرق بین وجود الخارجی و ا3

 مثله فانّ الاحراق یترتب علی وجود النار فی الخارج دون ما اذا تصور نافی الذهن. 

 

ـ الماهیة من حیث هی تستوی نسبتها الی التقدم و التأخر و الشدة و الضعف و القوة و الفعل؛ لکنّ الأمور  4



الاختلاف بالوجود لکان بالماهیة و هذا خلف لأنّ   الموجودة فی الخارج مختلفة فی هذه الاوصاف فلو لم یکن

 فاقد الشیء لا یکون معطیّاً للشیء. 

ـ لابدّ لکل قضیّة ان یکون بین الموضوع و المحمول اختلاف من جهة )و لو بالاجمال و التفصیل( و الّا یلزم  5

ة و الأتحاد من جهة اخری و  حمل الشیء علی نفسه و هو ضروری و لیس له فائدة و القضیة لابدّ ان تکون ذافائد 

الّا یلزم کذب القضیة نحو الانسان حجرٌ. و ما یکون منشاً للوحدة هو الوجود لا الماهیة و العدم لان الماهیة مثار  

کثرة: و فطرتها الاختلاف، فان الماهیات بذواتها مختلفات و متکثرات. و لایحصل من الانسان و الحجر و الشجر  

. و العدم عدمٌ لا یکون منشأ للاثر، فلابدّ ان یکون الوحدة بالوجود و ان یکون الوجود  و المدر و غیرها قضیّةٌ

اصیلاً فلو کان الوجود امرا اعتبار یا لا یحصل الاتحاد الذی هو الهو هویّة و لم یتمّ مسألة التوحید التی هی اسّ  

 لسبزواری)ره( فی غرر الفرائد.المسائل لا توحید الذات و لا توحید الصفات کما ذکر الحکیم المتأله ا

    

 

 ادلة القائلین باصالة الماهیة 

 

   ادلة القائلین باصالة الماهیة ▲

لقد استدل الاشراقیون منهم شیخ الاشراق علی نفی تحقق الوجود بوجوه: من ان الوجود لو کان حاصلاً فی  

 وجود، لأنّ الحصول هو الوجود، و کل موجود له وجود، فلوجوده وجود الی غیر النهایة.الاعیان فهو م

فلقائل ان یقول فی دفعه: إنّ الوجود لیس بموجود، فانه لا یوصف الشیء بنفسه کما لا یقال فی العرف: ان  

معدوما بهذا لا  البیاض ابیض فغایة الأمران الوجود لیس بذی وجود کما ان البیاض لیس بذی بیاض و کونه 

یوجب اتصاف الشیء بنقیضه عند صدقه علیه، لان نقیض الوجود هو العدم و اللا وجود، لا المعدوم و اللا  

 [(67موجود.)] 

 [( 68و اجیب عنه ایضا بأن الوجود موجود، لکن بنفس ذاته، لا بوجود آخر، فلا یذهب الأمر الی غیر النهایة.)] 

«موجود« فی عرف الفلسفة اعمُّ من أن یکون المتّصف به نفس الوجود   یو اجاب عنه شیخنا الاستاذ: ان معن

بحیث یکون الوصف عین الموصوف: او امراً یتّصف به بحیث یکون الوصف زائداً علی الموصوف و هذا نظیر  

ود  »العالم« الذی هو اعمّ من ان یکون نفسه عین العلم او یکون العلم امراً خارجاً عن ذاته. فمعنی کون الوج 



 [( 69موجوداً ان حقیقته هی الموجودیّة.)]

و منها ما ذکره فی حکمة الاشراق و هو انه: اذا کان الوجود للماهیة وصفاً زایداً علیها فی الاعیان فله نسبة الیها و  

 للنسبة وجود و لوجود النسبة نسبة الی النسبة و هکذا فیتسلسل. 

عقل دون العین و التسلسل فی الامور الاعتباریة یقطع بانقطاع  و الجواب: ان النسبة امر اعتباری وجودها فی ال

الاعتبار مع ان الوجود لیس صفة زایدة للماهیة فی الخارج بحیث تکون امراً ینضم الیها بل هما متحدان فی  

 الخارج و ان زیادته فی التصور و العقل یحلل بعض الموجودات الی ماهیة و وجود و یلاحظ بینهما الاتصاف. 

 

منها ان الوجود لو کان فی الاعیان لکان قائما بالماهیة فقیامه اما بالماهیة الموجودة، فیلزم وجودها قبل وجودها  و 

 او المعدومة، فیلزم اجتماع النقیضین او بالماهیة المجردة عن الوجود و العدم، فیلزم ارتفاع النقیضین.

به قابلة ایاه فلا یخلو اما ان تکون موجودة بعد الوجود   و منها ان الوجود لو کان صفة للماهیة و الماهیة موصوفة

و اما ان تکون موجودة قبله و اما ان تکون موجودة معه لکن اللتوالی کلها باطلة اما الاول اعنی کون الماهیة 

ذٍ  موجودة بعد الوجود فللزوم حصول الوجود بالاستقلال فلا قابلیة و لا صفتیة و اما الثانی فلان الماهیة حینئ

موجودة قبل الوجود و اما الثالث فلان الماهیة حینئذٍ موجودة مع الوجود لا بالوجود فلها وجود آخر فینقل الکلام 

 فی وجودها الآخر و هکذا فیتسلسل. 

و الجواب عن هذین الدلیلین: ان اتصاف الماهیة بالوجود امر عقلی لیس کاتصاف الموضوع بسایر الاعراض  

لماهیة وجود منفرد و لوجودها وجود ثم یتصف احدهما بالآخر بل هما فی الواقع امر القائمة به حتی یکون ل

 واحد بلا تقدم و لا تأخر و لا معیة بینهما اصلاً و اتصافها به انما هو فی العقل. 

 . 31[ . تعلیقیة علی نهایة الحکمة ص69. ]14[ . بدایة الحکمة ص68. ]40ص  1[ . الحکمة المتعالیة ج67]

 

 الفرق بین الماهیة و المفهوم 

 

   الفرق بین الماهیة و المفهوم ▲



الفرق بینهما بالعموم و الخصوص من وجه و مادة الاجتماع هی الماهیة الموجودة فی الذهن حیث انها مهیة و  

ته مطلقا سواء کان موجوداً فی الخارج او فی الذهن او مفهوم اما الماهیة، فلان الماهیة اسم لجوهر الشیء و ذا

 اعتبر من حیث هو هو مع قطع النظر عن الوجودین. 

و مادة افتراق الماهیة عن المفهوم هی الماهیة الموجودة فی الخارج او الماهیة من حیث هی هی مع قطع النظر 

اق المفهوم عن الماهیة هی مفهوم الوجود اعنی  عن الوجودین، فانها یصدق علیها الماهیة لا المفهوم و مادة افتر

ذاک المعنی العام البدیهی اذا قید بالذهنی فانه مفهوم حیث انه موجود فی الذهن لکنه لیس بماهیة بل هو امر 

 یلاحظ فی مقابل الماهیة. 

 

 الفرق بین المهیة و الحقیقة 

 

   ق بین المهیة و الحقیقةالفر ▲

الفرق بین المهیة و الحقیقة ایضا بالعموم من وجه و مادة الاجتماع هی المهیة الموجودة فی الخارج فانها مهیة  

کما هو واضح و حقیقة لأنّ الحقیقة عبارة عن الشیء بوصف الموجودیة فی الخارج فالعنقاء مثلاً لا حقیقة له ای  

 کان له مهیة لکنها توصف بالمعدومیة. لیس بموجود فی الخارج و ان 

و مادة افتراق المهیة عن الحقیقة هی المهیة الموجودة فی الذهن او الماهیة من حیث هی هی و مادة افتراق 

الحقیقة عن الماهیة هی حقیقة الوجود و واقعه بناء علی اصالة الوجود حیث انها موجودة فی الخارج و متحققه  

 [(70هی حقیقة الوجود.)]فیه لکنها لیست مهیة بل 

 . 83[ . درر الفوائد للآملی )ره( ص70]

 

 الحقیقة تستعمل بمعانی کثیرة:

 



   الحقیقة تستعمل بمعانی کثیرة: ▲

ـ الحقیقة قد تستعمل مرادفة للمهیة و مقابلة للوجود. قال الشیخ فی إلالهیات الشفاء: إنّه من البیّن أنّ لکل شیء  1

 [( 71حقیقة خاصّة هی مهیّته، و معلوم أنّ حقیقة کلّ شیء الخاصّة به غیر الوجود الذی یرادف الاثبات. )] 

 مراد بقولهم: حقیقة الوجود اصیلة دون مفهومه.ـ و قد تستعمل مرادفةً للوجود العینی، و هذا هو ال2

 

ـ و قد تستعمل فی السنة العرفاء فی مورد الواجب تبارک و تعالی فی مقابل الوجود المجازی الذی ینسبونه الی 3

 الممکنات. 

اعه  ـ و قد تستعمل فی الوجود الساری فی جمیع الموجودات سریاناً عینیّاً مشابهاً لسریان مفهوم الجنس فی انو4

 سریاناً ذهنیاً او لسریان الکلی الطبیعی فی افراده.

 ـ و قد تستعل مرادفةً للکنه، کما یقال: حقیقة الوجود مجهولة ای لا یدرک الذهن کنهه.5

 [ . الفصل الخامس من المقالة الأولی من الالهیات الشفاء71]

 

 اقسام الوجود 

 

   اقسام الوجود ▲

 ان للاشیاء اربعة وجودات: وجودان حقیقیان و وجودان اعتباریان. 

 الاول: الوجود الخارجی کوجود افراد الانسان و الحیوان و الشجر و الحجر و غیرها. 

ن الوجودان هما الوجودان  الثانی : الوجود الذهنی و هو علمنا بالاشیاء الخارجیة و غیرها من المفاهیم و هذا

 الحقیقیان لانهما لیسا بوضع واضع و لاباعتبار معتبر.

 الثالث: الوجود اللفظی و هو احضار المعانی بالالفاظ بدلاً من احضارها بنفسها.

الرابع: الوجود الکتبی و هو وجود للفظ و وجود للمعنی تبعاً ای ان الموجود حقیقة هو الکتابة لا غیر، و ینسب  

 جود الی اللفظ و المعنی مجازا بسبب الوضع، کما ینسب وجود اللفظ الی المعنی مجازاً بسبب الوضع.الو

    



 

 اقسام الوجود: من الرابط و الرابطی و المحمولی

 

   اقسام الوجود: من الرابط و الرابطی و المحمولی ▲

لی وجود الرابط و النفسی و المراد من وجود الرابط ما لا نفسیة له اصلاً و یکون مفاد کان الناقصة  ینقسم الوجود ا

اعنی ثبوت الشیء للشیء کوجود الرابط بین الموضوع و المحمول سواء کان موجودا فی القضیة نحو البیاض 

ارسی بـ »است« و تکون القضیة موجود فی الجسم او الجسم کائن ابیض ام لا نحو زید کاتب و یعبّر عنه بالف

 ثنائیة، ففی جمیعها وجود رابط غیر مستقل بالمفهومیة، و هو الوجود لا فی نفسه؛ فهو معنی حرفی لا یخبر عنه. 

و الوجود النفسی ما یکون مفاد کان التامة اعنی ثبوت الشیء و یعبّر عنه بالوجود المحمولی و هو علی ثلاثة  

 اقسام.

 نفسه و بنفسه کوجود الواجب تبارک و تعالی. ـ وجود فی نفسه و ل1

 ـ وجود فی نفسه و لنفسه و بغیره کوجود الجوهر.2

 ـ وجود فی نفسه و لغیره و بغیره کوجود العرض، یسمّی وجود الرابطی. 3

جود  و من هنا یعلم الفرق بین وجود الرابط و الرابطی بان الأوّل ما لا نفسیة له و یکون مفاد کان الناقصةوالثانی و 

 فی نفسه ویکون مفاد کان التامة کوجود العرض. 

و بعبارة اخری: الوجود المحمولی ما کان مستقلاً و قابلاً للحمل علی الموضوع نحو الله تعالی موجود، الانسان  

موجود، و الشجر موجود و الوجود الرابط ما لا نفسیة له اصلاً و لا یکون قابلاً للحمل علی الموضوع بل یکون  

 بین الموضوع و المحمول کما ذکرناه. و الوجود الرابطی ما له وجودفی نفسه اما لغیره وبغیره کوجود  رابطاً

 الاعراض.

 

 الفرق بین الوجود الخارجی و الذهنی 

 



  الفرق بین الوجود الخارجی و الذهنی  ▲

ح هو الوجود الذی یترتب به علی الشیء آثاره المطلوبة و یقال له الوجود فی  الوجود الخارجی بحسب الاصطلا

 الخارج، و الوجود العینی، و الوجود الاصیل.

و الوجود الذهنی هو الوجود الذی لا یترتب به علی الشیء آثاره المطلوبة فی الخارج و ان ترتّبت علیها آثار اُخَر 

 وجودة فی غیر آثارها الخارجیة کتصور الامور الم

 

الخارج کالانسان و الفرس او غیر موجودة فی الخارج کالعدم المطلق و المعدوم المطلق و اجتماع النقیضین و 

سائر المحالات فلها ثبوت ما عندنا لا تصافها باحکام ثبوتیّة کتمیّزها من غیرها و حضورها لنا بعد غیبتها و یقال  

 لوجود الظلّی، و الوجود الغیر الاصیل. له الوجود الذهنی، و الوجود فی الذهن، و ا

 

 المراد من المادة

 

   المراد من المادة  ▲

المادة تطلق تارةً و یراد منها المادة بالمعنی الاخص و هی الهیولی التی محل للصورة الجسمیة و النوعیة و أخری  

نی الاعم و هی المعنی الأوّل و الموضوع الذی هو محل للعرض و البدن الذی هو محل و  یراد منها المادة بالمع

 متعلق للنفس فیقال للثلاثة اعنی الهیولی و موضوع العرض و متعلق النفس المادة بالمعنی الأعم. 

 

 أنحاء تمایز الوجود

 

   أنحاء تمایز الوجود  ▲



 تمایز الوجود علی انحاء اربعة:

 الأولّ: التمایز بتمام الذات بان یکون الشیئان لیس بینهما وجه اشتراک کمقولات العشر علی مذهب القدماء. 

 الثانی: التمایز ببعض الذات کالإنسان و الفرس و الخط و السطح.

عوارض و الضمائم کوجود الانسان فی ضمن افراده و مصادیقه فی ازمنة مختلفة و امکنة متباینة  الثالث: التمایز بال

 و اوصاف متضادة. 

الرابع: التمایز بالنّقص و الکمال، لأنّه یمکن ان لا یکون بین الشئین تباین بالذات و لا بجزئها و لا بالعوارض بل  

 یکون بالنقص و الکمال لأنّ الوجود کالنور 

 

مراتب و ما به الاشتراک عین ما به الامتیاز یعنی اشتراکهما بالوجود و افتراقهما ایضاً بالوجود کما اشار   ذات 

 الحکیم السبزواری الی کل واحد منها فی منظومته:

 اَلمَیْزُ امِّا بتَمامِ الذّاتِ اَوْ بَعْضِها اَوْجا بمُنْضَمّاتِ

 یَجُوزُ عِندَ الاِشراقِیةَ ایضاً المَهیّة   فی بِالنّقْصِ و اَلکَمالِ 

و لیس فی الاعدام تمایز الّا باعتبار ما اضیف الیه کعدم زید و عدم عمرو فیکون التمایز فی الاعدام باعتبار الوجود  

 الذهنی. 

 تُرتَسَمْ بِوْهمٍ اذاً لَها هُوَ وَ لا مَیْزَ فی الاَعْدامِ من حیثُ العَدَم  

 

 بین المادة الاولی و الثانیة الفرق 

 

   الفرق بین المادة الاولی و الثانیة ▲

تنتهی الیها( ما کانت حاملة لاستعداد  المراد من المادة الاولی )ای مادّة المواد التی لیس لها مادة و کل علّة المادی 

الشیء الآخر. و لا یحتاج الجمهور فی اثبات وجود امر یصدق علیه مفهوم هذا الاسم، فان کل من له استیهال  

مخاطبة علمیة، یعلم و یعتقد یقیناً بالفکر و الحدس، ان التراب یصیر نطفة و النطفة تصیر جسد انسان او حیوان و  

و الشجر یصیر رماداً و فحماً. فهی فی ذاتها محض قوّة الأشیاء، لا فعلیّة لها الّا فعلیّة أنّها قوّة  البذر یصیر شجراً 

 الأشیاء. 



ان المادة )الهیولی( من حیث المفهوم لا خلاف فیها لا حد بل وقع الاتفاق من العقلاء، مع افتراقهم فی الاراء علی 

عند الّا شراقیین و من تبعهم نفس الجسم الذی هو امر واحد، لا   ثبوت مادة یتوارد علیها الصور و الهیئات الّا 

ترکیب فیه عندهم بوجه من الوجوه، فمن حیث جوهریته یسمّی جسماً و من حیث اضافته و قبوله للصور و  

 المقادیر، یسمّی مادة. فالمراد من الجسم هو صورة الجسمیة و بالعکس.

ط یتقوم بجوهر آخر یحلّ فیه یسمّی صورة یتحصل من ترکیبهما و عند المشائین و من یحذو حذوهم جوهر ابس

جوهر وحدانی الحد قابل للمقادیر والاعراض و الصور اللاحقة و هو الاجسم، فالجسم عندهم مرکب فی حقیقته 

 من الهیولی و من الاتصال القابل للابعاد الثلاثة و عند اصحاب ذیمقراطیس اجسام متعددة بسائط غیر قابلة للفصل

)بمعنی ان الجسم مرکّب من اجزاء بالفعل متناهیة صغار صلبة لا تقبل القسمة الخارجیة لصغرها و صلابتها و  

 لکن تقبل القسمة الوهمیّة و العقلیّة(. 

و عند قوم آخر هم المتکلمون علی تشعّبهم و تکثّرهم هو الجواهر الفردة التی یتقوم بها التألیف فیحصل الجسم 

منزلة الصورة عند المشائین إلّا انه عرض لا یقوم بذاته بل بمحله و الصورة جوهر یقوم بذاته و فالتألیف عندهم ب

 [( 72یتقوم به محله الذی هو الهیولی.)]

و المادة الأولی عند الطالس عبارة عن الماء و عند بعض آخر عبارة عن النار و عند ثالث عبارة عن الهواء و هذه  

 یل علیها و الحق أنّ المادة الاولی لا توجد مستقلاً بل تتحقق فی ضمن المرکبات.الانظار کلّها مردودة لا دل

و المادة الاولی عند ذیمقراطیس عبارة عن الاجزاء الصغار للجسم )اجزاء لا یتجزّی فی العین( لا تقبل القسمة  

قائلون بان المادة الاولی عبارة   الخارجیّة لصغرها و صلابتها و لکن تقبل الوهمیة و العقلیة، خلافا للمتکلمین فانهم

 عن الاجزاء التی لا تتجزّی لا فی العین و لا فی الذهن. 

والمراد من المادة الثانیة )الهیولی الثانیة( ما کان فی مقابل المادة الاولی التی تقبل الصور الخاصة، فالمضغة مثلاً  

ذاء مادة للمنی و التراب مادة للغذاء و یطلق علی  مادة للانسان و العلقة مادة للمضغة و المنی مادة للعلقة و الغ

 جمیع هذه المواد الهیولی الثانیة.

 . 66ص  5[ . الحکمة المتعالیة ج72]

 

 الفرق بین الجسم الطبیعی و التعلیمی 

 



   الفرق بین الجسم الطبیعی و التعلیمی ▲

وهرٌ یُمْکنُ انَْ یُفْرَضَ فیه خطوطٌ ثلاثةٌ متقاطعةٌ علی زوایا قوائمَ. لا یشترط فی جسمیة الجسم الجسم الطبیعی: ج 

ان یکون بالفعل ذو ابعاد ثلاثة حتی یرد الاشکال فی الجسم الذی یکون تمام ابعاده متساویة لم یعرف الطول من  

 الفعل. العرض و العرض من العمق. و الکرة التی لیست لها ابعاد ثلاثة ب

و الفرق بینهما بالابهام و التعیّن فأنّ الجسم إن اعتبر مبهماً بان یلاحظ ذو ابعاد ثلاثة من دون تعیّن لا بعاضه فهو  

مثلاً یسمّی بالجسم التعلیمی و    5و عمقه    10و عرضه   20جسم طبیعی و ان لوحظ ابعاده متعیّناً بان یکون طوله  

بالتکاثف و التخلخل )التضییق و التوسعة( بل هو ثابت فی کلّ حال مادام الجسم  ثانیاً انّ الجسم الطبیعی لا یتغیّر 

 باقیاً بخلاف الجسم التعلیمی فانه یتغیّر بتغیّر الکمیة. 

 

 الفرق بین المعقولات الاولی و المعقولات الثانیة 

 

   لی و المعقولات الثانیةالفرق بین المعقولات الاو ▲

 الفلسفیة و المنطقیة

المعقولات الاولی: ما کان اتصاف المعروض بالعارض و عروض العارض علی المعروض کلاهما فی الخارج و  

بعبارة اخری: المفاهیم التی لها ما بازاء فی الخارج بحیث یکون عروض المحمول علی الموضوع و اتصاف  

 الخارج نحو زید قائم مثلاً یسمّی المعقولات الاولی. الموضوع بالمحمول کلاهما فی 

المعقولات الثانیة الفلسفیة: ما کان عروض المحمول علی الموضوع فی الذهن و اتّصاف الموضوع علی المحمول  

فی الخارج نحو الانسان ممکن و النار علة للحرارة. و بعبارة اخری: المفاهیم التی لیس لها ما بازاء فی الخارج  

 وم الممکن و الواجب و العلة و المعلول. کمفه

المعقولات الثانیة المنطقیة: ما کان اتصاف المعروض بالعارض و عروض العارض علی المعروض کلاهما فی  

الذهن. نحو الانسان کلّی لان المفهوم الکلیة یعرض علی الانسان فی الذهن و الانسان الذهنی یتصف بالکیة لا  

 ج.الانسان الموجود فی الخار

 کما قال الحکیم السبزواری فی منظومته: 



 إن کانَ الإتّصافُ کَالْعُرُوضِ فی عَقْلِکَ فَالْمَعْقُولُ بِالثّانی صَفی 

 بِما عُرُوضُهُ بِعَقْلِنا ارْتُسِمَ فی العَیْنِ اَوْ فیه اِتّصافُهُ رُسِمَ

 ٌْسَفیّلِلْفَلْ  مُصْطَلَحٌ ثانیهُما کَالْمُعَرِّفِ الأوّلُ فَالْمَنْطِقیُّ 

 

 المراد من العقل و النفس و المادة 

 

   المراد من العقل و النفس و المادة  ▲

 العقل: هو الجوهر المجرد عن المادة ذاتاً و فعلاً. 

 و النفس: هی الجوهر المجرد عن المادة ذاتاً المتعلق بها فعلاً.

 جوهر الحامل للقوة و الصورة الجسمیة. کما ذکرنا سابقاً. و المادة: هی ال 

 

 الفرق بین المحمول بالضمیمة و المحمول بالصمیمة 

 

  الفرق بین المحمول بالضمیمة و المحمول بالصمیمة ▲

المحمول بالصمیمة: ما لا یتوقف علی ضمّ ضمیمة علی المعروض، بل نفس المعروض و ذاته مع قطع النظر عن  

جمیع ما عداه منشأ لصحة الحمل علیه و ذلک کالممکن و الشیء المحمولان علی الانسان، فأنّ الانسان بذاته و  

 من حیث نفسه مع قطع النظر عن کل ما یکون غیره ممکنٌ و شیءٌ. 

لمحمول بالضمیمة: ما یتوقف علی ضم ضمیمة علی المعروض بحیث لولاه لم یصح الحمل و ذلک کالکاتب و ا

 یستحق لان یحمل علیه الکاتب و الضاحک. و الضاحک، فان مالم ینضم الیه الکتابة و الضحک لم

 



 الفرق بین الخارج المحمول و المحمول بالضمیمة

 

   الفرق بین الخارج المحمول و المحمول بالضمیمة ▲

المراد من المحمول بالضمیمة هو کل محمول یتوقف صحة حمله علی موضوعه علی قیام امر مغایر للموضوع 

معه کالابیض المحمول علی الجسم حیث یتوقف صحة حمله علیه علی قیام البیاض به و یقابله الخارج 

محمول و هو ما یصحّ حمله علی معروضه بلا توقف فی صحة حمله علی قیام امر به مغایر له کالشیء و  ال

 الممکن. کما ذکرناه سابقاً. 

 

 المراد من الترکیب الحقیقی و الاعتباری 

 

  المراد من الترکیب الحقیقی و الاعتباری ▲

م فی هذه المسئلة یقع تارتا فی مرحلة الثبوت ای ما به یتحقق المرکب الحقیقی و اخری فی مرحلة الاثبات  الکلا

 اعنی ما یحرز انه مرکب حقیقی اما مرحلة الثبوت:

فالترکیب الحقیقی یحصل من اجتماع امور بینها فعل و انفعال و احتیاج و افتقار بکون بعضها مؤثراً فی بعض و  

  عن بعض کالماهیة المرکبة من الجنس و الفصل و الجسم المرکب من المادة و الصورة. بعضها متأثراً

و اما مرحلة الاثبات فامارة الترکیب الحقیقی هو ان یترتب علی الکل اثر مغایر مع الآثار المترتبة علی الاجزاء  

امارة الترکیب الاعتباری هی ان  کالیاقوت المرکب من العناصر الذی اثره تفریح القلب و هو غیر آثار العناصر و 

یکون اثره مجموع الاثار المترتبة علی الاجزاء کفتح البلد الذی هو اثر العسکر اذالفتح عبارة عن قلع قوةّ العدو و  

اقامة الفاتحین مقامهم و هو ینحل الی عدة افعال کل واحد منها قائم بعدة من آحاد العسکر و مجموع هذه  

 الافعال هو الفتح.

 



 الفرق بین الترکیب الانضمامی و الاتحادی

 

   الفرق بین الترکیب الانضمامی و الاتحادی ▲

 المراد من الترکیب الانضمامی هو ان ینضم شیء الی شیء و یکون لکل واحد  

الفعل کترکیب البیت من الابواب و الاخشاب و  منهما ذات علیحدة فی المرکب منهما، فیکون فی المرکب کثرة ب

 اللبنات وترکیب البخار من الاجزاء المائیة و الهوائیة.

و الترکیب الاتحادی هو ان یصیر الشیء عین شیء آخر و متحداً معه و یکون لکلیهما فی المرکب ذات واحدة  

 احدة فی الخارج.هی عین کل منهما و عین المرکب منهما کصیرورة زید کاتباً و هما ذات و

 

 اقسام اللازم: 

 

   اقسام اللازم: ▲

 اللازم ینقسم الی ثلاثة اقسام. 

 ـ لازم الوجود الخارجی: کالحرارة بالقیاس الی النار. 1

 ـ لازم الوجود الذهنی: کالکلیة بالنسبة الی الانسان. 2

 لزوجیة بالقیاس الی الاربعة و هذا یسمّی بلازم الماهیة ایضاً.ـ لازم الوجودین: کا3

 اتحاد العاقل و المعقول 

 اعلم ان البحث فی اتحاد العاقل و المعقول )اتحاد العالم و المعلوم( یقع عن جهات: 

یخ فی  الاولی: فی القائلین به واوّل من نقل عنه من الحکماء هو »الفرفوریوس« من المشائین و قد نقل عنه الش

 [(: انّ قوماً من المتصدّرین یقع 73کتبه قال فی الاشارات)]

 

عندهم ان الجوهر العاقل اذا عقل صورة عقلیة صار هو هو ـ الی ان قال و کان لهم رجل یعرف بـ »فرفوریوس«  



نهم لا  عمل فی العقل و المعقولات کتاباً یُثنی علیه المشّائون، و هو حَشَفٌ کله. و هم یعلمون من انفسهم ا

یفهمونه و لا فرفوریوس نفسه. و قد ناقضه من اهل زمانه رجل، و ناقض هو ذلک المناقض بما هو اسقط من  

[(و ما یقال من أنّ ذات النفس تصیر هی المعقولات فهو من جملة ما  74الاول. و قال الشیخ فی الشفاء: )]

و لا اعقل ان ذلک کیف یکون ـ الی ان قال ـ  یستحیل عندی، فأنّی لست افهم قولهم انّ شیئا یصیر شیئاً آخر، 

نعم هذا فی شیء آخر یمکن ان یکون، علی ما سنفصله فی موضعه. و قال فی التعلیقات: »کلّ ما یعقل ذاته فإنّه  

[(و مراده هذا الاتّحاد فی مورد العلم بالغیر 75هو العقل و العاقل و المعقول. و هذا الحکم لا یصحّ الّا فی الاوّل«)]

 تصّ بالواجب تبارک و تعالی، و أمّا فی العلم بالنفس فهو حاصل فی جمیع الجواهر المجردّة. یخ

و قال فی التعلیقات ایضاً: » و امّا ما یقال انّا اذا عقلنا شیئاً فأنّا نصیر ذلک المعقول، فهو محال، فانه یلزم ان یکون  

یصحّ الّا فی الاوّل، فانه یعقل ذاته، و ذاته مبدأ  اذا عقلنا الباری ان نتّحد به و نکون هو. و هذا الحکم لا 

 [( 76المعقولات، فهو یعقل الاشیاء من ذاته، و کل شیء حاصل له حاضر عنده معقول له بالفعل.)]

 المتألهین فشیّده باحسن اساس و صار من احدی المطالب العالیة من حکمة المتعالیة.

 لمحکوم بالاتحاد من العاقل و المعقول. الجهة الثانیة: فی تحریر محل البحث و ما هو ا

اعلم انه عند ادراکنا معقولاً مثل ما اذا تعقلنا الانسان مثلاً فهنا اشیاء: وجود النفس العاقلة، و مهیاتها، و وجود  

الانسان المعقول بالذات الذی فی القوة العاقلة، و مهیته، و وجود الانسان المعقول بالعرض الذی هو انسان  

هیته التی هی عین مهیة الانسان المعقول بالذات، فالمعقول بالذات متحد المهیة مع المعقول بالعرض خارجی و م

( و وجود  3( و وجود المعقول بالذات و مهیته) 2( وجود العاقل و مهیته )1و متغایر معه بالوجود فهنا ستة امور)

اتحاد مهیة العاقل مع مهیة المعقول بالذات   المعقول بالعرض و مهیته و المقصود من اتحاد العاقل و المعقول لیس

التی هی عین مهیة المعقول بالعرض، ضرورة انه لیس من عاقل ان یتفوه بانه اذا تعقلنا شجراً یصیر ماهیتنا عین 

ماهیة الشجر و اذا تعقلنا حجراً تصیر ماهیتنا عین ماهیة الحجر و لعل الی ذلک ینظر ما اورده الشیخ علی القائلین  

 تحاد بقوله: ان قوماً من المتصدرین یقع عندهم ان الجوهر العاقل اذا عقل صورة عقلیة صار هو هو الخ.بالا

و لا اتحاد وجود العاقل مع ماهیة المعقول بالذات التی هی ماهیة المعقول بالعرض و لا اتحاد وجود العاقل مع  

ین وجود الفرس الخارجی الذی هو المعقول  وجود المعقول بالعرض حتی یکون اذا تعقلنا فرساً یصیر وجودنا ع

بالعرض بل المراد اتحاد وجود العاقل مع وجود المعقول بالذات الذی وجوده فی نفسه عین وجوده لعاقله و هذه  

الاتحاد ایضاً لیس علی نحو الاطلاق مع عدم انحفاظ المراتب بل یکون علی احد نحوین اما بنحو الکثرة فی  

العلمیة علی نحو اللف و الرتق بوجود النفس فی المرتبة الشامخة من النفس و المقام   الوحدة بمعنی وجود صور

العالی منها او بنحو الوحدة فی الکثرة بمعنی وجودها علی نحو النشر و الفتق بنور وجود النفس و شعاعه و  

ظهر ان اکثر ما اورده  اشراقه الذی هو ظل وجودها و کالمعنی الحرفی بالنسبة الیها و بعد تنقیح محل البحث ی



 علی القول بالاتحاد خارج عن موضوعه و لیس اشکالا علیه بل هو ناش عن عدم التدبر فی موضوع البحث.

 و قال الفیلسوف المجدد فی تعلیقته علی نهایة الحکمة ما هذا لفظه: 

المهیة. فمن البدیهیّ ان مهیة  فنقول: المراد بالاتّحاد بین العاقل و المعقول هو الاتحاد فی الوجود دون المفهوم و 

العاقل لا تنقلب الی مهیة المعقول، و لا مهیة المعقول تنقلب الی مهیة العاقل، کما ان اتّحاد مفهومین متبائنین  

 ببعضهما او اتّحاد وجودٍ بما أنّه وجود بمفهوم بما انه مفهوم ایضاً غیر معقول. 

ین اثنین یصیران وجوداً واحدا بعینه، بل المراد ما یشتمل اتّحاد  و امّا اتحاد الوجودین فلیس المراد به انّ وجود

الرابط بالمستقل، و اتّحاد الرابطی بالموضوع. امّا الاول فیجری فی کل علّة مفیضة للوجود مع معلولها، و یرجع  

ضاً بها.  الی التشکیک الخاصّ فی حقیقة الوجود، و معناه عدم استقلال المعلول دون العلّة و کونه ربطاً مح

 فالاتحاد بهذا المعنی حاصل فی علم العلة و المعلول ببعضهما علماً حضوریّاً. 

و أمّا العلوم الحصولیة فما کان منها من فعل النفس کما فی المعقولات الثانیة یجری هذا المجری، و کذا فی  

خاصّی فی حقیقة الوجود  غیرها عند من یعدّها من فعل النفس. لکن هذا المشی یختص بالقائلین بالتشکیک ال 

 کصدر المتألهین و اتباعه. 

و امّا الاتحاد بالمعنی الثانی فینقسم الی قسمین: اتّحاد العرض بالجوهر، و اتحاد الصورة بالمادة. فکلّ من یقول  

بأن العلم کیف نفسانی و یصحّح اتحاد وجود العرض بوجود الجوهر لا یتحاشی عن اتّحاده بالنفس اتّحاد  

لموضوع، کما صرّح به صدر المتألهین و اتباعه و منهم الاستاذ )ره( فی مواضع متعددة و لا سیّما علی  العرض با

القول بکون العرض من مراتب وجود الجوهر و شئوونه. و حیث ان المعلوم بالذات هو الصورة العلمیة فیتمّ 

 القول باتّحاد العلم و العالم و المعلوم بهذا المعنی. و لکن یظهر من 

 

  کونها و  للمعقولات،  کمادّة النفس کون  الی یرجع  ممّا  ذلک   من ابعد الی یذهبون انّهم الباب هذا فی  کلامهم 

 [( 77. )]جدیداً  جوهریّاً تحصّلاً  معها بالاتّحاد تتحصّل للنفس کصور

دس من  [ . الفصل السادس من المقالة الخامسة من الفنّ السا74[ . راجع النمط السابع من الاشارات. ] 73]

[ . تعلیقة النهایة ص:  77. ] 159[ . راجع التعلیقات ص 76. ]159[ . راجع التعلیقات ص 75طبیعیات الشفاء. ] 

 لآیة الله المصباح الیزدی )حفظه الله(.    359

 

 البراهین علی اتحاد العاقل و المعقول 



 

   حاد العاقل و المعقول البراهین علی ات ▲

 الجهة الثالثة: فی ذکر البراهین علی الاتحاد و قد استدلوا له بوجوه: 

الاول: ما نقل عن اسکندر الافرودیسی من اتحاد المادة و الصورة و ان الترکیب بینهما اتحادی و هو ان یصیر  

عین کل منهما و عین المرکب  الشیء عین شیء آخر و متحدا معه و یکون لکلیهما فی المرکب ذات واحدة هی 

 منهما کصیرورة زید کاتباً و هما ذات واحدة فی الخارج کما ذکرنا آنفاً.

و اذا کانت الهیولی متحدة مع الصورة مع کونها جسمانیة فاتحاد النفس فی مرتبة العقل الهیولائی للطافتها و 

 تجردها مع الصورة العلمیة اولی. 

هین و هذا نصّ عبارته: إنّ مسألة کون النفس عاقلة لصور الأشیاء المعقولة من  الثانی: ما استدل به صدر المتأل

اغمض المسائل الحکمیة التی لم ینقّح لاحد من علماء الاسلام الی یومنا هذا، و نحن لمّا رأینا صعوبة هذه  

ا کتب رئیسهم ابی  المسألة و تأملنا فی اشکال کون العلم بالجوهر جوهراً و عرضاً و لم نر فی کتب القوم سیّم

علی کالشفاء و النجاة و الاشارات و عیون الحکمة و غیرها ما یشفی العلیل و یروی الغلیل بل وجدناه و کل من  

فی طبقته و أشباحه و اتباعه کتلمیذه بهمنیار و شیخ اتباع الرواقیین و المحقق الطوسی نصیر الدین و غیر هم من 

 التعویل علیه. المتأخرین لم یأتوا بعده بشیء یمکن 

 

و اذا کان هذا حال هؤلاء المعتبرین من الفضلاء فما حال غیر هؤلاء من اصحاب الاوهام و الخیالات و اولی  

وساوس المقالات و الجدالات؛ فتوجّهنا جبلیّاً الی مسبّب الاسباب و تضرّعنا تضرّعاً غریزیاً الی مسهّل الامور  

نا مراراً کثیرة سیما فی باب اعلام الخیرات العلمیة و إلهام الحقایق  الصعاب فی فتح هذا الباب اذ کنّا قد جربّ

الالهیة لمستحقیه و محتاجیه انّ عادته الاحسان و الانعام، و سجیته الکرم و الإعلام، و شیمته رفع أعلام الهدایة و  

، و فتح علی قلوبنا  بسط انوار الافاضة فأفاض علینا فی ساعة تسویدی هذا الفصل من خزائن علمه علماً جدیداً

من ابواب رحمته فتحاً مبیناً و ذلک فضل الله یؤتیه من یشاء و الله ذو الفضل العظیم فنقول: » امتثالاً لقوله تعالی:  

و اما بنعمة ربّک فحدّث.« ان صور الاشیاء علی قسمن احداهما صورة مادیة قوام وجودها بالمادة و الوضع و  

لصورة لا یمکن ان یکون بحسب هذا الوجود المادی معقولة بالفعل بل و لا  المکان و غیرها، و مثل تلک ا

 محسوسة ایضاً کذلک الّا بالعرض.

و الاخری صورة مجردة عن المادة و الوضع و المکان تجریداً إمّا تامّاً فهی صورة معقولة بالفعل او ناقصاً فهی  

الصورة المعقولة بالفعل وجودها فی نفسها و  متخیلة او محسوسة بالفعل، وقد صحّ عند جمیع الحکماء انّ 



وجودها للعاقل شیء واحد من جهةواحدة بلااختلاف وکذا المحسوس بما هو محسوس وجوده فی نفسه و  

وجوده للجوهرا لحاس شیء واحد بلا اختلاف جهة فاذا کان الامر هکذا فلوفرض ان المعقول بالفعل امروجوده  

ن موجودتین متغایرتین لکل منهما هویة مغایرة للاخری، و یکون الارتباط  غیر وجود العاقل حتّی یکونا ذاتی

بینهما لمجرد الحالیّة والمحلیّة کالسواد و الجسم الذی هو محل السواد لکان یلزم حینئذ ان یمکن اعتبار وجود  

لکل منهما وجود فی   کل منهما مع عزل النظر عن اعتبار صاحبه لانّ اقل مراتب الاثنینیة بین شیئین اثنین ان یکون

نفسه و انقطع النظر عن قرینة لکنّ الحال فی المعقول بالفعل لیس هذا الحال اذا المعقول بالفعل لیس له وجود  

آخر الّاهذا الوجود الذی هوبذاته معقول لابشیء آخر وکون الشیء معقولاً لایتصورا لّابکون شیء عاقلا له،  

هو فیحد نفسه مع قطع النظر عن ذلک العاقل غیر معقول فلم یکن وجوده هذا  فلوکان العاقل امراً مغایراً له لکان 

الوجود العقلی وهو وجود الصورة العقلیة، فانّ الصورة المعقولة من الشیء المجردة عن المادة سواء کان تجردّ ها  

من خارج ام لا فاذن هو  بتجرید مجرّد ایاها عن المادة ام بحسب الفطرة فهی معقولة بالفعل ابدا سواء عقلها عاقل 

عاقل بالفعل کما انه معقول و الّالزم انفکاک المعقول بالفعل عن العاقل بالفعل، و قد مرّ فی مباحث المضاف ان  

المتضائفین متکافئان فی الوجود وفی درجة الوجود ایضاً ان کان احد هما بالفعل کان الآخر بالفعل و ان کان  

 [(78ان احدهما ثابتاً فی مرتبة من المراتب کان الآخر ایضاً ثابتاً فیها الخ. )]بالقوة کان الآخر بالقوة و ان ک

الثالث: ان الخارج کما لم یکن ظرفاً للخارجی مثل المکان الذی ظرف للمتمکن بل الخارجی مرتبة من وجود  

ون الکوز شیئاً و  الخارج و به یشکل الخارج و یتحقق و لیس نسبته الی الخارج کنسبة الکوز الی الماء حیث یک

هو الظرف و الماء شیئاً آخر و هو المظروف و اذا قلنا زید فی الخارج لا یکون الدار التی زید فیها خارجا لزید اذا 

الدار ایضاً فی الخارج بل زید و دار زید و البلد الذی فیه دار زید و الارض التی فیها بلد دار زید و السماء الذی  

فی الخارج بمعنی ان کل واحد منها شیء من الخارج فالخارج و الخارجی شیء  یظل علی تلک الارض کلها 

واحد کذلک الذهن لیس شیء و الذهنی شیء آخر حتی یکون الذهن ظرفاً و الذهنی مظروفاً و یکون حصوله  

نی و  فیه کحصول المظروف فی الظرف بل الذهن و الذهنی شیء واحد و انّما عبّر عنه بالتأیید لأنّ مقایسة الذه

الذهن الی الخارجی و الخارج لا یصیر برهاناً علی اتحاد الذهن و الذهنی لا مکان الفرق بینهما و بین الخارج و  

 الخارجی باتحاد الخارج و الخارجی دون الذهن و الذهنی. 

لو ثبت عدم    الرابع: ان المعقول بالذات مجرّد و کل مجرّد عاقل لذاته، فالمعقول عاقل لذاته و لکن هذا انمّا یتمّ

قیام المعقول بالنفس بالقیام الحلولی کما علیه صدر المتألهین و اما مع قیامه به قیاماً حلولیّاً، فلا اذا البرهان دالّ  

 علی ان المجرّد القائم بذاته عاقل لذاته معقول لذاته لا مطلقا.

ضیة عن بعد کما هو طریقة صدر  الخامس: ان ادراک الکلیات انما هو بمشاهدة النفس العقول المتکافئة العر

المتألهین و ان للنفس تحصل اضافة شهودیة اشراقیة الیها کما قالوا ایاها یتلقی العقل عند ادراکه و معلوم انها ای  



 العقول المشهودة المدرکة مجردّة قائمة بذاتها و کل مجرّد کذلک فهو عاقل.

و انمّا یسند الی من قام به المبدأ لاجل اتصافه بذاک  السادس: ان المصداق الحقیقی لکل مشتق انما هو مبدئه  

المبدأ، فیکون اسناد المشتق الی المبدأ نفسه من قبیل وصف الشیء بحال نفسه والی من اتصف بالمبدأ من قبیل 

وصف الشیء بحال متعلقه فالوجود موجود بنفسه و المهیة موجودة بالوجود و البیاض ابیضٌ بنفسه و الجسم 

اض و هکذا و النفس مع کونها تقابل العقل قد سمّی عندهم بالعقل باعتبار المعقول فان المعقول عقلٌ  ابیض بالبی

 بنفسه فمن حیث هو معقول بالقوة یسمی عقلاً بالقوة و من حیث هو معقول بالفعل عقل بالفعل. 

جود و معطی الکمال لیس السابع: ان النفس باعتبار مقامها الشامخ و باطن ذاتها فیّاض للمعقولات و مفیض الو

 [(79فاقداً له بل واجد ایّاه. )] 

 

و قال العلامة الطباطبائی )ره(: علم الشیء بالشیء هو حصول المعلوم ای الصورة العلمیّة للعالم کما تقدّم، و  

حصول الشیء وجوده و وجوده نفسه. فالعلم هو عین المعلوم بالذات و لازم حصول المعلوم للعالم و حضوره  

ه اتحاد العالم به، سواء کان معلوماً حضوریّاً او حصولیّاً فأنّ المعلوم الحصولیّ ان کان امراً قائماً بنفسه کان  عند

وجوده لنفسه و هو مع ذلک للعالم فقد اتحد العالم مع المعلوم ضرورة امتناع کون الشیء موجودا لنفسه و لغیره  

و هو مع ذلک للعالم، فقد اتحد العالم بموضوعه و الأمر الموجود   معاً، و ان کان امراً وجوده لغیره و هو الموضوع

لغیره متحد بذلک الغیر، فهو متّحد بما یتحدّ به ذلک الغیر. و نظیر الکلام یجری فی المعلوم الحضوری مع العالم 

 [(80به. )] 

 . 240لحکمة ص [ . نهایة ا80[ . درر الفوائد للآملی )ره(. ] 79. ] 312ص  3[ . الحکمة المتعالیة ج78]

 

 مراتب العقل 

 

   مراتب العقل ▲

 ذکر الشیخ للقوّة النظریة للنفس اربع مراتب: 

ـ العقل الهیو لانیّ )و هی مرتبة کون النفس خالیة عن جمیع المعقولات. و تسمّی العقل الهیو لانیّ، لشباهته  1



 الهیولی الأولی فی خلوّها عن جمیع الفعلیّات(.

ـ و العقل بالملکة و هو الذی قد حصلت له الاوّلیات مثل انّ الکل اعظم من الجزء )هی مرتبة تعقّلها للبدیهیات  2

 تصور او تصدیق(. من 

ـ و العقل بالفعل و هو الذی حصلت له الصور المکتسبة من الأوّلیات مخزونة عنده بحیث متی شاء رجع الیها و  3

 طالعها بالفعل )و هی مرتبة تعقّلها للنظریات باستنتاجها من البدیهیّات(.

 

ها بالفعل و یعقل انّه یعقلها بالفعل و  ـ و العقل المستفاد و هو الذی تکون الصورة حاضرة عنده فیطالعها و یعقل4

 [( 81یسمّی مستفاداً لکونه مستفاداً من العقل الفعّال. )] 

 [(82و نقل عن المعلم الاوّل ان العقل علی ثلاثة اضرب: العقل الهیولانیّ و العقل بالفعل و العقل بالملکة.)]

بعة انحاء: عقل بالقوة و عقل بالفعل، و عقل مستفاد،  و قال المعلّم الثانی: ان العقل النظریّ واقع عند قدماء علی ار

و عقل فعّال. و انّما اسقطوا العقل بالملکة من الاعتبار اذ لیس بینه و بین العقل الهیولانی کثیر التفاوت فی الدرجة 

 [( 83العقلیة. )]

عقل المستفاد صورة مستفادة کانت  و قال فی الاسفار: » و الفرق بینه )ای العقل المستفاد( و بین العقل الفعّال أنّ ال

مقترنة بالمادّة ثم تجرّدت عنها بعد تحوّلها فی الاطوار، و العقل الفّعال هو صورة لم تکن فی مادّة اصلاً و لا  

 [( 84یمکن ان تکون الّا مفارقة«)] 

( و العقل بالفعل  3( و العقل بالملکة ) 2( و هی العقل الهیولانی ) 1و قال بعض الحکماء بانّ للنفس سبع مراتب: ) 

(  7( و الطمس و هو مقام التوحید الصفاتی )6( و المحو الذی هو مقام التوحید الافعالی )5( و العقل المستفاد )4)

 [(85و المحق و هو مقام التوحید الذاتی.)] 

[ .  83. ]433ـ   428ص  3[ . الحکمة المتعالیة ج82[ . طبیعیات الشفاء و الاشارات و النجات و التحصیل. ] 81]

 . 132[ . درر الفوائد ص85. ] 461ص   3[ . الحکمة المتعالیة ج 84. ]427ـ  421ص   3الحکمة المتعالیة ج

 

 المراد من النفس

 

   المراد من النفس ▲



ی و حیث انه مجرد عن المادة ذاتاً یشبه  النفس: جوهر مجرد عن المادة ذاتاً المتعلق بها فعلاً و هو فلکی و انسان 

العقول المجردة ذاتاً و فعلاً و من حیث انه تعلق بالمادة فعلاً یشبه المادی، فیکون واسطة بین المادی الصرف و  

 بین المجرد المحض. 

 

 مراتب النفس عند العرفا 

 

  العرفا  مراتب النفس عند  ▲

اعلم ان للعرفاء و الحکماء اصطلاح خاص فی مراتب النفس قد اصطلحوا علیها فالعرفاء قالوا ان للنفس مراتب 

 سبع یعبّرون عنها با للطائف السبعة و هی التی یشیر الیها الجامی فی شعر بقوله:

 هفت شهر عشق را عطار گشت ما هنوز اندر خم یک کوچه ایم 

( و الاخفی فهی طبعٌ باعتبار  7( و الخفی )6( و السرّ )5( و الرّوح ) 4( و القلب ) 3لنفس )( و ا2( الطبع )1وهی)

مبدئیتها للحرکة و السکون و نفسٌ باعتبار مبدئیتها للأدراکات الجزئیة و قلبٌ باعتبار مبدئیتها للادراکات الکلیة  

ا و سرٌّ باعتبار فنائها فی العقل الفعّال و خفی  التفصیلیة و روحٌ باعتبار حصول الملکة البسیطة الخلاقة للتفاصیل له

 [( 86باعتبار فنائها فی مقام الواحدیّة و اخفی باعتبار فنائها فی مرتبة الأحدیّة.)]

 . 131ص 1[ . درر الفوائد ج86]

 

 اقسام المواد الثلاث 

 

   اقسام المواد الثلاث ▲



 سم کل من هذه المواد الثلاث الی ما بالذات و ما بالغیر و ما بالقیاس الی الغیر الّا الامکان، فلا امکان بالغیر. ینف

 ـ الوجوب بالذات: هو کون الشیء ضروری الوجود فی نفسه بنفسه کواجب تعالی. 1

 

جود المعلول بالنسبة الی  ـ الوجوب بالغیر: کون الشی ضروری الوجود فی نفسه باعطاء الغیر ایّاه الوجود کو2

 العلة التامة. 

ـ الوجوب بالقیاس الی الغیر: کون الشیء ضروری التحقق بالنظر الی وجود الغیر کوجوب العلّة اذا قیست الی  3

معلولها باستدعاء منه، فانّه بوجوده یأبی الّا أن تکون علّته موجودة، و کوجوب المعلول اذا قیس الی علّته التامة  

ها، فانها بوجودها تأبی إلّا ان یکون معلولها موجوداً او کوجوب احد المتضائفین اذا قیس الی وجود  باقتضاء من

 الآخر. 

 ـ امکان الذاتی: هو کون الشیء فی نفسه بنفسه لا یکون له الوجود ضروریاً و لا العدم ضروریاً. 4

 ـ الامکان بالغیر ممتنع للزوم الانقلاب و تحصیل الحاصل.5

بالقیاس الی الغیر: اذا قیس الشیء الی ما لا یستدعی وجوده و لا عدمه بان لا یکون بینهما علّیة و  ـ الامکان 6

 معلولیّة و لا معلولیتهما لواحد ثالث. 

ـ الامتناع الذاتی: و هو کون الشیء ضروری العدم فی نفسه بنفسه کضرورة العدم للمحالات الذاتیة التی لا تقبل  7

 کاجتماع النقیضین و ارتفاعهما و سلب الشیء عن نفسه و شریک الباری.  الوجود لذاتها المفروضة

ـ الامتناع بالغیر: کون الشیء ضروری العدم فی نفسه لا بنفسه بل من ناحیة عدم علّة وجوده کضرورة عدم  8

 الممکن التی تلحقه من ناحیة عدم علّته. 

ة اذا قیس الی عدم المعلول بالاستدعاء و کامتناع وجود  ـ الامتناع بالقیاس الی الغیر: کامتناع وجود العلّة التام9

المعلول اذا قیس الی عدم العلّة بالاقتضاء و کامتناع وجود احد المتضائفین اذا قیس الی عدم الآخر و عدمه اذا  

 قیس الی وجود الآخر. 

 

 اقسام الامکان 

 

   مکاناقسام الا ▲



 قسّموا الامکان الی اقسام سبعة:

ـ الامکان الخاص: و هو سلب الضرورة الذاتیة عن طرفی المخالف و الموافق معاً )یکون فی نقطة مقابل  1

 الوجوب الذاتی و الامتناع الذاتی(. 

 ذاتی(. ـ الامکان العام: و هو سلب الضرورة الذاتیة عن الطرف المخالف للقضیة. )هو فی مقام الامتناع ال2

ـ الامکان الاخص: و هو سلب الضرورات الثلاث الذاتیة و الوصفیة و الوقتیة عن الطرفین، فیکون اخص من  3

الامکان الخاص اذ فی سلب الضرورات الثلاث تکون الضرورة الذاتیة مسلوبة و یمکن انفکاک سلب الضرورة  

 ت و الامتناع الذاتی و الوصفی، و الوقتی.( الذاتیة و لذلک سمی بالامکان الاخص )هو فی مقابل مطلق الضرورا

ـ الامکان الاحتمالی: و هو سلب الضرورات جمیعاً حتی الضرورة بشرط المحمول و هو فی الامور المستقبلة  4

التی لم یتعیّن فیها ایجاب و سلب، فاذا سئل عن شخص هل یجیء المطر غداً ام لا؟ فیقول فی الجواب: یمکن  

 لمه بالعلة. و یقال له الامکان الاستقبالی ایضاً. ان یجیء المطر. لعدم ع

ـ الامکان الاستعدادی: و هو وصف و جودیّ من الکیفیّات القائمة بالمادّة تقبل به المادّة الفعلیّات المختلفة. و  5

 هو ما ذکره الشیخ شهاب الدین السهروردی.

و الضعف و القرب و البعد من الفعلیّة، موضوعه و الفرق بینه و بین الامکان الخاصّ انه صفة وجودیة تقبل الشدّة 

المادّة الموجودة و یبطل منها بوجود المستعدّ بخلاف الامکان الخاصّ الذی هو معنی عقلی لا یتّصف بشدّة و  

 ضعف و لا قرب و بعد و موضوعه الماهیّة من حیث هی لا یفارق الماهیة موجودة کانت او معدومة. 

 

الشی بحیث لا یلزم من فرض وقوعه محال و فی مقابله محال وقوعی کوجود المعلول ـ الامکان الوقوعی: کون 6

 بلا علة. 

ـ الامکان الفقری و الوجودی: ما للوجود المعلولیّ من التعلقّ و التقوّم بالوجود العلّی و خاصّة الفقر الذاتی  7

 للوجود الامکانی بالنسبة الی الوجود الواجبّی جلّ و علی. 

 

 

 وضیح کل واحد منها فیما سبق()و قد ذکر ت 

 

 مناط حاجة الممکن الی العلة



 

   مناط حاجة الممکن الی العلة ▲

 و انّ العلّة هو الامکان دون الحدوث.

حاجة الممکن الی العلة بدیهیّة اوّلیة غیر مفتقرةالی الدلیل، فأنّا اذا تصورنا الماهیة بما أنّها ممکنة تستوی نسبتها  

 الی الوجود و العدم فلا شکّ فی اتّصافها بأحد الوصفین من العلة لأن تخرجها عن حدّ الاستواء.

الحاجة، و اشهر الأقوال فی المسئلة قول الفلاسفة   و قد وقع الخلاف بین الفلاسفة و المتکلمین فی تعیین مناط

بأنّ المناط هو الامکان و قول کثیر من المتکلمین انه هو الحدوث. و قال صدر المتألهین فی موضع من الاسفار  

بعد الاشارة الی هذا الاختلاف ما لفظه: »الحق ان منشأ الحاجة الی السبب لا هذا و لا ذاک، بل منشأها کون  

 [(وهذا هوالذی یعبّرعنه بالامکان الفقریّ اوالوجودی. 87علقیّاًمتقوّماً بغیره مرتبطاً الیه «)]الشیء ت

 و الحق هو الاول و به قالت الحکماء و استدلّوا علیه بوجوه:

الاول: بأنّ الماهیّة باعتبار وجودها ضروریّة الوجود و باعتبار عدمها ضروریّة العدم. و هاتان ضرورتان بشرط  

ول و الضرورة مناط الغناعن العلّة و السبب. و الحدوث هو کون وجود الشیء بعد عدمه. و ان شئت فقل:  المحم

هو ترتّب احدی الضرورتین علی الاخری. و الضرورة کما عرفت مناط الغناعن السبب، فما لم تعتبر الماهیّة 

 [(88علّتها و لیس لها إلّا الامکان. )] بامکانها لم یرتفع الغنا و لم تتحقق الحاجة و لا تتحقق الحاجة الّا ب 

الثانی: الحدوث، و هو کون الوجود مسبوقاً بالعدم، صفة الوجود الخاصّ فهو مسبوق بوجود المعلول لتقدّم  

الموصوف علی الصفة، و الوجود مسبوق بایجاد العلّة، و الایجاد مسبوق بوجوب المعلول و وجوبه مسبوق  

و ایجاب العلّة مسبوق بحاجة المعلول و حاجة المعلول مسبوقة بامکانه، اذ لم یکن  بایجاب العلّة علی ما تقدّم،  

ممکناً لکان اما واجباً و إمّا ممتنعاً، و الوجوب و الامتناع مناط الغنا عن العلّة. فلو کان الحدوث علّة للحاجة و  

حال کما ذکر الحکیم السبزواری فی  العلّة متقدمة علی معلولها بالضرورة لکان متقدماً علی نفسه بمراتب و هو م

 [(: الشیء قُرّر، فأمکَنَ، فأحتاجَ، فأُوْجَبَ، فوَجَبَ، فأوُجَدَ، فوجَدَ، فحدَث. 89غرر الفرائد)]

 

ـ مرحلة الامکان ای مرحلة عدم  2ـ تقرّر ما هوی ای کون الشی فی مرحلة ذاته 1فلکل ممکن مراحل ثمانیة:  

ـ مرحلة  5ـ مرحلة الایجاب ای اقتضاء العلة وجوب المعلول 4تیاجه الی العلة ـ مرحلة الاحتیاج ای اح 3الاقتضاء 

ـ مرحلة الوجود  7ـ مرحلة الایجاد ای انتساب الشیء الی علّته 6الوجوب ای وجوب المعلول عند وجود العلة 

 ـ مرحلة الحدوث و هو وجود الشی بعد عدمه. 8ای انتساب الشیء الی الوجود 

أخرٌ عن الفقر و الحاجة فالافتقار یکون متقدماً علی الوجود و الوجود متقدم علی  الحدوث کیفیة وجود مت



الحدوث، فالحدوث متأخر عن الافتقار بمراتب و لا یعقل ان یکون المتأخر عن الشیء علة له لأنّ العلة یجب ان  

 تکون متقدمة علی المعلول بالرتبة مع ان الحدوث متأخر عن الافتقار بالرتبة. 

 (مرحلةالذات)تقررماهو                      

 الاحتیاج مرحلة

 الایجاب مرحلة

 . 74[ . غرر الفرائد، ص:89. ]62[ . نهایة الحکمة ص:88. ] 253ص  3[ . الحکمة المتعالیة ج87]

 

 المراحل الثمانیة للممکن  

 

 المراحل الثمانیة للممکن   ▲

 مرحلة الوجوب

 مرحلة الایجاد 

 مرحلة الوجود 

 مرحلة الحدوث

  
  و الممکن مهیة  یتصور العقل انّ حیث الذهنی، الوجود  وفی العقل، نظر فی  الثمانیة المراحل هذه من  المراد: تنبیه

لب لها علّة:  یط ثم. امکانها جهة  من  العلّة الی باحتاجها  فیحکم لها، بثبوته یصدق  و  امکانها یضع ثم اوّلاً،  یضعها

تکون علّة لوجوبها و وجودها، فیحکم بایجاب العلّة لها من جهة القاعدة المقرّرة، ان الشیء ما لم یجب لم  

 یوجد، ثم یحکم بوجوبها بسبب الایجاب و بعد ذلک یحکم بایجاد العلّة، و بوجودها عقیب ذلک الایجاب. 

د له فکیف یشترط وجود الشیء بمعانده؟ و ان کان سبق  الثالث: ان العدم السابق علی وجود الشیء مقابل و معان

العدم شرطاً لتأثیر الفاعل، فکذلک، لانّ المعاند لما یجب ان یکون مقارنا للشیء معاند و مناف له ایضاً. و امّا  

 الامکان، فهو یجامع وجود الشیء و لیس مقابلاً له. 

الّا یلزم ان لا ینعدم شیء من الحوادث( فلو کان مناط  الرابع: ان الحوادث فی حال البقاء مفتقرة الی العلة )و 

الافتقار هو الحدوث، فالبقاء مقابل الحدوث )فلایفتقر الی العلّة فیکون واجباً( و ان کان هو الامکان، یثبت  



 المطلوب.

المؤثّر و الدّلیل   کل من قال بأنّ الامکان علّة تامّة فی احتیاج الأثر الی المؤثّر حکم بأنّ الممکن الباقی مفتقر الی

علیه أنّ علّة الحاجة انما هی الامکان و هو لازم للماهیة ضروریّ اللزوم، فهی ابداً محتاجة الی المؤثّر لأنّ وجود  

 العلّة یستلزم وجود المعلول. 

 

 خواصّ الممکن: 

 

  خواصّ الممکن: ▲

ی: عدم اقتضائه الوجود و العدم، لأنّ الممکن هو ما لا ضرورة لوجوده و عدمه بلحاظ نفسه، قبال  الخاصّة الأوّل

الواجب لذاته و الممتنع لذاته، فإذن یحتمل أن یکون الممکن موجوداً او معدوماً بنفسه، لکن لا بنحو الضرورة بل 

 اقتضاء ذات الممکن کما فی تقریر المشهور،  بالأولیة غیر البالغة حدّ الضرورة، و هذه الأولیة راجعة إمّا الی

 

او الی نفس احد الطرفین بان یکون الوجود او العدم ألیق و اولی بذات الممکن، کما فی تقریب السید الداماد  

 [( 90)ره()] 

فقد اصبح الخاصّة الثانیة: حاجة الممکن، لأنّ الممکن لا یقتضی الوجود و لا العدم، و انّهما بالنسبة إلیه متساویان، 

احتیاج الممکن فی وجوده الی العلّة ضروریّاً لا یقبل التردید، و انّما المهم معرفة علّة هذه الحاجة، فإنّ الباحثین  

 قد اختلفوا فیها علی أقوال: 

 فمنها: أنّها الامکان، و هو مذهب الحکماء و المحققین من متأخّری المتکلمین، کما فی الشوارق. 

 نسبه فی المواقف الی المتکلمین و قیل انه مذهب جماعة منهم.  و منها: أنّها الحدوث

 و منها: أنها الامکان و الحدوث مرکباً. نقل عن بعض المتکلمین. 

 و منها: أنها الامکان بشرط الحدوث حکی ایضاً عن بعضهم.

 [(91و منها: انها الوجود. قال به بعض الفلاسفة المارکسیة.)] 

ن بقاء؛ً لأنّ الممکن کما یحتاج فی حدوثه إلی المؤثر یحتاج فی بقائه ایضاً الیه، فإنّ  الخاصّة الثالثة: حاجة الممک

 الامکان ممتنع الانفکاک عن المهیة الممکنة، و الّا لانقلب الممکن واجباً او ممتنعاً، و هو ضروری الاستحالة. 



 الخاصّة الرابعة: ان کلّ ممکن زوج ترکیبی من الوجود و الماهیة. 

الأسفار: کما أنّ الضرورة الأزلیة مساوقة للبساطة و الأحدیة، و ملازمة للفردیة و الوتریة، فکذلک   قال صاحب 

 الامکان الذاتی، رفیق الترکیب و الازدواج، فکل 

 

  من بمرتبة الّا له تعیّن  لا   الامکانی الوجود و  بالوجود الّا لها قوام لا  الامکانیة الماهیة اذا ترکیبی، زوج  ممکن 

و در جة من النزول ینشأ منها الماهیة، و ینتزع بحسبها المعانی الامکانیة و یترتب علیها الآثار   القصور

 [(92المختصة.)]

 . 70، ص1[ . صراط الحق، ج 92. ]300[ . فلستنا ص 91. ] 1/84[ . الشوارق 90]

 

 مناط الصدق فی القضیةالخارجیة و الحقیقیة و الذهنیة 

 

   مناط الصدق فی القضیةالخارجیة و الحقیقیة و الذهنیة  ▲

الصدق فی الخارجیة باعتبار مطابقة نسبتها لما فی الخارج )بان یکون الخارج ظرفا لنفسها، لا لوجودها( و کذا فی  

امّا الصدق فی الذهنیة، فبأعتبار الحقیقیة، اذ فیها ایضاً حکم علی الموجود الخارجیة، و لکن محققة او مقدّرة و 

 [( اذ لا خارج لها تطابقه.93نسبتها لما فی نفس الأمر)]  مطابقة

مطابقاً مع الخبر،   المطابقة من باب المفاعلة عبارة عن التطابق بین شیئین فالخبر اذا طابق الواقع کان الواقع ایضاً

و من حیث انّه مطابق بالکسر صادق و من حیث انه مطابق  فالخبر مطابق مع الواقع بالکسر و مطابق معه بالفتح، فه

 بالفتح حق فالصدق و الحق کلاهما صفتان للخبر لکن باعتبار کونه مطابِقاً و مطابَقاً. 

[. فالمراد بالأمر هو الشیء نفسه فاذا قیل: الاربعة فی نفس الأمر کذا، معناه انّ الأربعة فی حد ذاتها کذا فلفظ  93]

 اب وضع المظهر موضع المضمر. الأمر هنا من ب 

 

 اقسام الفاعل



 

  اقسام الفاعل ▲

انّ الفاعل، امّا ان یکون له علم بفعله، اولا. و الثانی امّا ان یلائم فعله طبعه، فهو الفاعل بالطبع اولا، فهو الفاعل  

بل   ن فعله بارادته، فهو الفاعل بالجبر، او یکون، فامّا ان یکون علمه بفعله مع فعله،بالقسر. و الاوّل، اما ان لا یکو

 هو عینه، و یکون علمه بذاته هو علمه السّابق بفعله اجمالاً لا غیر، فهو الفاعل بالرضا؛ اولا، بل یکون نفس 

 

اته، فهو الفاعل بالعنایة؛ اولا بان یکون عین  العلم فعلیّاً منشأ للمعلول، فامّا ان یکون ذلک العلم بالفعل زائداً علی ذ 

علمه بذاته الذی هو عین ذاته و ذلک هو العلم الاجمالی بالفعل فی عین الکشف التفصیلی، فهو الفاعل بالتّجلی.  

 [( 94و یقال له العنایة بالمعنی الاعم.)]

 و نشیر الی توضیح کل واحد منها منفرداً

الذی یصدر عنه فعل بلا علم منه و لا اختیار و یکون فعله ملائماً لطبیعته ـ الفاعل بالطبع )بالطبیعة(: هو 1

 کالاحراق بالنسبة الی النار. 

ـ الفاعل بالقسر: و هو الذی یصدر عنه فعل بلا علم منه به و لا اختیار و یکون فعله خلاف مقتضی طبیعته  2

انّ الافعال عندئذٍ تنحرف عن مجری الصّحة کالنفس فی مرتبة القوی الطبیعیّة البدنیة عند انحرافها لمرض، ف

 لعوامل قاسرة. 

ـ الفاعل بالجبر: و هو الذی یصدر عنه فعله بلا اختیار بعدان یکون من شأنه اختیار ذلک الفعل و عدمه کاکراه  3

 الانسان علی فعل لا یریده. 

و علمه السابق بفعله اجمالاً لا غیر  ـ الفاعل بالرضا: ما یکون علمه بفعله مع فعله، بل عینه و یکون علمه بذاته ه4

کالانسان یفعل الصور الخیالیة و کفاعلیة الواجب تعالی للاشیاء عند الاشراقیین )ما کان فعله عین علمه التفصیلی  

 و یکون له علم اجمالی قبل فعله.( 

یة منشأ لصدور الفعل من ـ الفاعل بالعنایة: و هو الذی له علم سابق علی الفعل زائدٌ علی ذاته نفس الصورة العلم5

غیر داع زائد کالانسان الواقع علی جذع عال، فانه بمجرد توهّم السقوط یسقط علی الارض، و کالواجب تعالی  

 فی ایجاده الاشیاء عند المشّائین.

 )ما کان له ادراک و شعور و لا یحتاج الی امر زائد علی ذاته(.

تفصیلی بفعله قبل فعله و لا یقترن فعله بالداعی و لا یکون علمه  ـ الفاعل بالتّجلّی: و هو الذی یکون علمه ال6

السابق علی فعله زائداً علی ذاته بل یکون عین ذاته، کالنفس الانسانیة المجردة، فانّها لمّا کانت صورة اخیرة  



مها الحضوری  لنوعها کانت علی بساطتها مبدءً لجمیع کمالاته الثانیة التی هی لعلّیتها واجدةلها فی ذاتها و عل 

بذاتها علم بتفاصیل کمالاتها و ان لم یتمیّز من بعض و کالواجب تعالی بناء علی انه له علماً اجمالیّاً بالاشیاء فی  

 عین الکشف التفصیلی.

ـ الفاعل بالقصد: و هو الذی له علم و ارادة و عمله بفعله تفصیلی قبل الفعل بداع زائد کالانسان فی افعاله  7

و کالواجب عند جمهور المتکلمین. )ما کان فعله باختیاره و قصده المسبوق بالتصور و تصدیق  الاختیاریّة 

 الفائدة(. 

ـ الفاعل بالتسخیر: و هو الفاعل الذی هو و فعله لفاعل، فهو فاعل مسخّر فی فعله، کالقوی الطبیعیة و النباتیة و  8

الکونیة المسخّرة للواجب تعالی، )ما کان فاعلیّته فی   الحیوانیة المسخّرة فی أفعالها للنفس الانسانیة، و کالعلل

 طول فاعلیّة فوقه(.

 

 الفاعل بالطبع 

 الفاعل بالقسر 

 الفاعل بالجبر

 الفاعل بالقصد 

 اقسام الفاعل الفاعل بالتسخیر 

 الفاعل بالعنایة 

 الفاعل بالرضا 

 الفاعل بالتجلّی 

 . 118[ . شرح المنظومة ص94]

 

 اقسام السبق 

 

   اقسام السبق ▲



 و هی ثمانیة اقسام: 

ـ التقدّم بالعلّیة و هو کتقدم حرکة الاصبع علی حرکة الخاتم، فانه لو لا حرکة الید لم تحصل حرکة الخاتم، فهذا  1

 الترتیب العقلی هو التقدم بالعلّیة )ای تقدم العلّة التامّة التی یجب بوجودها علی معلولها(.

أخر و لا یکون هو کمال المؤثر و هو کتقدم الواحد  ـ التقدم بالطبع و هو أنّ المتقدم له حظّ فی التّأثیر فی المت2

 علی الاثنین. )کتقدّم العلّة الناقصة علی المعلول(. 

 ـ التقدم بالزمان و هو ان یکون المتقدم موجوداً فی زمان متقدم علی زمان المتأخر کالأب و الإبن. 3

اجتماعه معه ذاتیاً کسبق اجزاء الزمان   السبق الزمانی هو تقدم السابق الغیر المجامع مع المسبوق سواء کان عدم

بعضها علی بعض کتقدم الأمس علی الیوم و الیوم علی غد او عرضیّاً مستنداً الی امر آخر غیر الذات کتقدم  

الحادث الامسی علی الحادث الیومی و یجب عوده بالاخرةالی الزمان لوجوب انتهاء کل ما بالعرض الی ما بالذات 

 هذا عند الحکماء.  

المتکلمون جعلوا تقدم بعض اجزاء الزمان علی بعض قسماً علیحدة من اقسام السبق سموه بالسبق بالذات   و

وقالوا بانه لیس سبقاً با لزمان والّالزم ان یکون للزّمان زمان، واجاب الحکماء عن دلیلهم بانه یلزم ذلک لو کان هذا 

م لجواز ان یکون السابق و المسبوق بهذا السبق نفس  السبق بزمان زائد علی السابق و المسبوق و هو لیس بلاز

الزمان و یکون عروض السابقیة و المسبوقیة لهما لذاتیهما و لا یخفی ان هذا الاختلاف یرجع الی الاصطلاح و لا  

 مشاحة فیه. 

 ـ التقدم بالرتبة و هی اما حسّیة کتقدم الامام علی المأموم او عقلیة کتقدم الجنس علی النوع. 4

 لتقدم بالشرف کتقدم العالم علی المتعلم و الفاضل علی المفضول. ـ ا5

ـ السبق بالتّجوهر )السبق بالمهیة( و هو تقدم علل القوام علی المعلول )کتقدّم اجزاء الماهیة من الجنس و  6

 الفصل علیها بناء علی اصالة الماهیة(. 

بوصف، غیر ان احدهما بالذات و الآخر  ـ السبق بالحقیقة و المجاز و هو ان یشترک امران فی الاتصاف 7

 علی المذهب المنصور.  بالنّسبة الی السّفینة و جالسها و کسبق الوجود علی الماهیة بالعرض کالحرکة

 فان التحقق للوجود بالحقیقة، و للماهیة بالمجاز و بالعرض. 

 کما قال صدرالمتألهین)ره(:  ـ السبق و التأخّر بالحق وهو تقدم وجود العلّة التامّة علی وجود معلولها 8

و هذا ضرب غامض من اقسام التقدّم و التّأخّر لا یعرفه الّا العارفون الراسخون، فانّ للحق تعالی عندهم مقامات  

فی الالهیة کما ان له شئوناً ذاتیة ایضاً لا ینثلم بها احدیته الخاصّة، و بالجملة وجود کل علة موجبة یتقدم علی  

تی هذا النحو من التقدم اذا الحکماء عرّفوا العلة الفاعلة بما یؤثر فی شیء مغایر للفاعل، فتقدم  وجود معلولها الذا

ذات الفاعل علی ذات المعلول تقدّم بالعلّیة. و امّا تقدّم الوجود علی الوجود، فهو تقدّم آخر غیر ما بالعلّیة، اذ  



حکمها حکم شی واحد له شئون و اطوار و له تطوّر من طور  لیس بینهما تأثیر و تأثّر و لا فاعلیّة و لا مفعولیة، بل 

 [(95الی طور.)]

  
  

 بالعلیّة  السبق

 بالطّبع  السبق

 بالزّمان  السبق

 بالرتبة  السبق

  السبق  اقسام   

 بالشّرف  السبق

 بالتّجوهر السبق

 المجاز  و بالحقیقة السبق

 بالحق  السبق

 . 257ص  3[ . الحکمة المتعالیة ج95]

 

 اقسام الوحدة 

 

  اقسام الوحدة ▲

اعلم انّ الوحدة رفیق الوجود، یدور معه حیثما دار اذ هما متساویان فی الصدق علی الأشیاء، فکل ما یقال علیه  

کانت وحدانیته أتمّ بل   انه موجود یقال علیه انه واحد، و یوافقه ایضاً فی القوة و الضعف، فکلّ ما وجوده اقوی

هما متوافقان فی اکثر الاحکام و الاحوال و لذلک ربما ظنّ ان المفهوم من کل منهما واحد و لیس کذلک بل هما  

 واحد بحسب الذات لا بحسب المفهوم. 

عنی  و قال صدر المتألهین )ره( ایضاً فی الاسفار: لفظ الوحدة یطلق بالاشتراک الصناعی علی معنیین، احدهما الم 

الانتزاعی المصدری ای کون الشیء واحداً و لا شبهة فی انه من الامور العقلیة التی لا تحقق لها خارجاً و الآخر ما  



به یکون الشیء واحدا بالذات و یمنع وقوع الکثرة فیها و هذا المعنی من لوازمه نفی الکثرة بخلاف المعنی الأول، 

نی الانتزاعی ظلّ للوحدة الحقیقیة الاصلیة ینتزع منها من نفس ذاتها و  فانه من لوازم نفی الکثرة و الوحدة بالمع

 فی غیرها لاجل ارتباطه و تعقله بها. 

فإنّ الواحد له اقسام اخصرها ما ذکره الحکیم السبزواری فی شرح منظومته و هذا لفظه: الواحد اما حقیقی و هو  

، و بعبارة اخری ما هی وصفه بحاله لا بحال متعلقه،  ما لا یحتاج فی الاتصاف بالوحدة الی الواسطة فی العروض

 و اما غیر حقیقی و هو بخلافه )ای یحتاج فی الاتصاف بالوحدة الی الواسطة فی العروض کما سیأتی(. 

ثم الحقیقی اما ذات له الوحدة ام لا بل نفس الوحدة العینیة لا مفهومه الذهنی العنوانی الثانی هو الواحد بالوحدة 

تی هی حق الوحدة کالحق الواحد حقت کلمته و الأوّل )ای ذات له الوحدة( اما واحد بالخصوص و امّا  الحقة ال

 واحد بالعموم و الواحد بالعموم امّا واحد بالعموم بمعنی السّعة الوجودیة و امّا واحد بالعموم المفهومی و هو امّا  

 

صوص امّا غیر منقسم من حیث الطبیعة المعروضة  [(و الواحد بالخ96نوعیّ او جنسیّ او عرضیّ علی مراتبها)]

 للوحدة ایضاً و اما منقسم، و غیر المنقسم امّا نفس مفهوم الوحدة و مفهوم عدم الانقسام و اما غیره. 

 و الثانی )ای ما کان غیره( امّا وضعی و امّا مفارق، و المفارق اما مفارق محض و امّا متعلق بالجسم. 

لذات و امّا منقسم بالعرض و الواحدالغیر الحقیقی اما واحد بالنوع او بالجنس او بالکیف و المنقسم امّا منقسم با

 [(97الی آخر اقسامه. )]

[ . قوله: علی مراتبها: ای علی مراتب الانواع من اول النوع العالی الی آخر النوع السافل و مراتب الاجناس  96]

[ .  97لاعراض من اول اجناسها العالیة الی آخر افرادها. ]من اول الجنس العالی الی الجنس السافل و مراتب ا

 . 108شرح المنظومة ص

 

 اقسام الواحد 

 

  اقسام الواحد ▲



 حقیقی غیر حقیقی

 [(98ذات ثبت له الوجود نفس الوحدة )] 

 [( 104[( توازی)]103[( تناسب)] 102[( تشابه)]101اوی)] تس[(  100( )]تجانس)بالجنس[( 99( )]تماثل ) بالنوع  

 [( الواحد بالعموم 105الواحد بالخصوص)]

 [( 106العموم المفهومی بمعنی سعة الوجودیة)] 

 [(  109)] عرضیٌ[(  108)]  جنسیٌ                          [( 107)] نوعیٌ  

علی قیاس الموجود بما هو موجود کالحق الواحد و    واحد هو بما الواحد هو و  الوحده عین  الواحد کان اذا[ 98.]

 الوجود المنبسط.  

 . کما فی زید و عمرو، فانهما متحدان فی الانسان. 3

[  102[ اذا کان الشیئان متشارکین فی الکم. .]101[ کما فی الانسان و الفرس، فانّهما متحدان فی الحیوان. .]100.]

[ اتحا الخطین فی الموازات. 104[ اتحاد الشیئین فی مقولة الاضافة. .]103اذا کان الشیئان متشارکین فی الکیف. .]

[ ماکان منحلاًّ الی الذّات والصّفة عقلاً مع سعته  106[ هو الواحد بالعدد ویقال له الواحد الشخصی ایضاً. .] 105.]

ظلیّة ایضاً. کوجود الواجب و احاطته و انبساط نوره وجوداً. وهو بهذا المعنی لایشمل الوحدة الحقّة الاصلیة، بل ال

 .کمفهوم الضاحک و الماشی مثلاً. 109[کمفهوم الحیوان. 108[ کمفهوم الانسان . .] 107تبارک و تعالی. .]

 

 تقسیم آخر للواحد

 

  تقسیم آخر للواحد ▲

 واحد النوعی و الواحد العنوانی.الواحد علی ثلاثة اقسام: الواحد الحقیقی و ال

 الواحد الحقیقی نحو زید واحد لان حقیقة الزید »لا یقبل التکثر و لا تقبل التعدد« و ان کان اسمه قابلا للتعدد. 

و الواحد النوعی نحو الانسان واحد ای نوع واحد و ان کان افراده و مصادیقه فی الخارج کثیرا و لکن کلها  

 د. یَشترک فی النوع الواح 

الواحد العنوانی کاجتماع افراد کثیرة تحت عنوان الواحد کاهل البیت )علیهم السلام( و هذا العنوان قد یتحقق فی  



الامور الاعتباریة الشرعیة کالصلاة یقال الصلاة واحدة لأن الشارع اعتبر اجزاء الصلاة شیئا واحداً مع أنّها مرکبة من  

القعود، الرکوع، السجود و السکوت. و قد یتحقق فی الامور الاعتباریة   المقولات المختلفة من الکلام، القیام،

العرفیة کالمعجون المرکب من الاجزاء المختلفة، یکون مؤثراً فی المرض الخاص و هذا المعجون عند الطبیب  

 المخترع یکون شیئاً واحداً مؤثراً.

 

 الدور و اقسامه

 

   الدور و اقسامه ▲

امّا الدور فهو فی اللغة ـ کما فی بعض کتبها ـ التقلّب و الحرکة الی ما کان علیه. و فی الاصطلاح هو توقف  

[( و ان شئت فقل: انه تعاکس الشیئین فی السببیة و المسببیة. فان توسّط بینهما  110الشیء علی ما یتوقّف علیه)] 

 مّی مضمراً، و الّا فمصرّحٌ فتوقف الشیء علی نفسه لا یسمّی دوراً بل هو نتیجته.واسطة او وسائط اخری یس

ثم انه ربما یطلق الدور علی شیئین لهما معیّة و یقال له الدور المعی، و هو لیس بمحال و هو ان یکون شیئان  

منهما علی ذات    موجود ان یتوقف کل منهما علی الآخر فی صفة من الصفات، بمعنی ان تتوقف الصفة فی کل

الآخر سواء کانت تلک الصفة فیهما من نوع واحد کالأخوة فی أخوین و المعیة فی شیئین او من نوعین کالفوقیة 

 و التحتیة فی الفوق و التحت و التقدم و التأخر بحسب المکان. 

[ . الفرق بین تقدم الشیء علی نفسه، و توقف الشیء علی نفسه اعتباری، فان الاول باعتبار علّیّة کل منهما  110]

 للآخر و الثانی باعتبار معلولیة کل منهما للآخر.  

 

 اقسام التوحید

 

  اقسام التوحید ▲



 التوحید بالنسبة الی الله تعالی علی اقسام: 

 الاول: التوحید فی الذات: 

ربّما یطلق التوحید الذاتی علی کونه سبحانه تعالی واحداً: لیس له نظیر و لامثیل و ربما یطلق التوحید الذاتی علی  

یعبّرون عن الاول بالتوحید    کونه انه بسیط لاجزء له خارجاً و لاذهناً و لاجلالتفریق بین هذین التوحیدین الذاتیین

الواحدی، و عن الثّانی، بالتوحید الأحدی ، وقد اشار سبحانه تعالی الیهما فی سورة )الاخلاص( فقال فی صدر  

 السورة )قل هو الله احدٌ( هادفاً الی انه بسیط لاجزء له و قال فی ختامها) ولم یکنْ له کفوأً اَحَدٌ( بمعنی لاثانی له. 

 فی الصفات: صفاته عین ذاته. الثانی: التوحید 

 الثالث: التوحید فی الخالقیة: لاخالق سوی الله تعالی. 

 الرابع: التوحید فی الربوبیة: انحصار التدبیر فی الله سبحانه.

 الخامس: التوحید فی الحاکمیة : انحصار حق الحاکمیة فی الله تعالی. 

 سبحانه.السادس: التوحید فی الطاعة: انحصار حق الطاعة فی الله  

 السابع: التوحید فی التشریع:انحصار حق التقنین والتشریع فی الله سبحانه.

 الثامن: التوحید فی العبادة : لامعبود سوی الله تعالی. 

 

 الدلیل علی استحالة الدور و التسلسل 

 

  لالدلیل علی استحالة الدور و التسلس  ▲

[(و انمّا یتصور 111الدور هو ان یحتاج الاول الی الثانی و الثانی الی الاول اما بواسطة او بغیر واسطة و هو باطل)]

 الدور بین العلّة و المعلول کما یظهر من تعریفه. 

و التسلسل هو ترتب شیء موجود علی شیء آخر موجود معه بالفعل، و ترتّب الثانی علی ثالث کذلک، و الثالث  

علی رابع، و هکذا الی غیر النهایة. و امّا التسلسل فلا یختص بالعلّة و المعلول، بل مفهومه یشمل کل ما یترتب  

 علی الآخر، و یختص الاصطلاح بما لا ینتهی الی حلقة أخیرة من جهة الصعود او النزول او کلیهما. 

ث المشرقیة و الدبیران کاتبی فی ایضاح  و الدلیل علی بطلان الدور کما ذکر الحکماء کفخر الرازی فی المباح 

المقاصد من حکمة عین القواعد و القاضی عضد الدین ایجی فی شرح المواقف و صدر المتألهین فی الحکمة  



المتعالیة هو تقدّم الشیء علی نفسه و تأخّره عن نفسه و هذا نصّ عبارة صدر المتألهین فی الاسفار: اما بطلان  

دّم الشیء علی نفسه و تأخره عن نفسه، و حاجته الی نفسه و الکل ضروری الاستحالة لأنّ  الدور، فلأنّه یستلزم تق

الشیء اذا کان علة لشیء کان مقدماً علیه بمرتبة، و اذا کان الآخر مقدماً علیه کان الشیء مقدماً علی نفسه 

م الشیء علی نفسه مع مرتبة  بمرتبتین هذا فی الدور المصرّح ثم کلّما یزید عدد الواسطة یزید عدد مراتب تقد 

 [( 112اخری یزید علیها. )]

و قال شیخنا الاستاذ المصباح الیزدی فی بطلان الدور: لا یجوز ان یکون الشیء بالنسبة الی شیء آخر علّةً و  

یر  معلولاًلأنّمن لازمة العلة عدم الحاجة و من لازمة المعلول الحاجة و لا یعقل ان یکون الشی الواحد محتاجاً و غ

 [(ان قلت الحرارة علّة للنار و النار علّة للحرارة، فالحرارة علّة لعلّتها. 113محتاج لأنّ هذا تناقض.)]

 فنقول: الحرارة التی تکون علّة لوجود النار غیر الحرارة التی توجد بالنار فی الخارج و ان کانا متحدین بالنوع. 

ما أفاده الشیخ فی الهیّات الشفاء و هو انّه بعد ما حقق ان علة  و امّا بیان استحالة التسلسل فلوجوه کثیرة: الاول 

الشیء بالحقیقة هی التی تکون موجودة معه نقول: اذا فرضنا معلولاً و فرضنا له علّةً، و لعلّته علّة، فلیس یمکن ان 

لقیاس الذی لبعضها الی  یکون لکل علّة علّة بغیر نهایة، لأنّ المعلول و علّته و علّة علته اذا اعتبرت جملتها فی ا

 بعض کانت علّة العلّة علّة الاُولی مطلقة للآخرین، و کان للآخرین نسبة المعلولیة الیها. 

و ان اختلفا فی انّ احدهما معلول بالواسطة و الآخر معلول بلاواسطة و لم یکونا کذلک لا الأخیر و لا المتوسط  

ة لشیء واحد فقط و المعلول لیس علّة لشیء و لکل واحد من  لأنّ المتوسط الذی هو العلّة المماسة للمعلول علّ

الثلاثة خاصیة فکانت خاصیة الطرف المعلول انه لیس علّة لشیء، و خاصیة الطرف الآخر انه علّة للکل غیره، و  

خاصیة الوسط انه علّة لطرف و معلول لطرف سواء کان الوسط واحداً او فوق واحد، و ان کان فوق واحد فسواء  

تب ترتیباً متناهیاً او غیر متناه،فإنّهان ترتب کثرة متناهیة کانت جملةعدد مابین الطرفین کواسطة واحدة یشترک تر

فی خاصیة الواسطة بالقیاس الی الطرفین، فیکون لکل من الطرفین خاصیة و کذلک ان ترتب فی کثرة غیر متناهیة  

اسطة لأنّکأیّ جملة اخذت کانت علّة لوجود المعلول فلم یحصل الطرف کان جمیع الغیر المتناهی فی خاصیة الو

الأخیر و کانت معلولة، اذ کل واحد منها معلول و الجملة متعلقة الوجود بها، و متعلقة الوجود بالمعلول معلول إلّا  

انّ تلک الجملة شرط فی وجود المعلول الأخیر وعلّة له، و کلما زدت فی الحصر و الأخذ کان الحکم الی غیر  

نهایة باقیاً، فلیس یجوز ان یکون جملة علل موجودة و لیس فیها علّة غیر معلولة و علة أولی، فان جمیع غیر  ال

 [(114المتناهی کواسطة بلاطرف و هذا محال انتهت عبارته، و هذا اسدّ البراهین فی هذا الباب.)] 

بیان مقدمة یتوقف علیها ابطال   الثانی: و قال قاضی عضد الدین ایجی فی شرح المواقف: المقصد السابع، فی

التسلسل و هی ان تقول العلّة المؤثرة یجب ان تکون موجودة مع المعلول ای فی زمان وجوده و الّا ای و ان لم  

یجب ذلک بل جاز ان یوجد المعلول فی زمان و لم توجد العلّة فی ذلک الزمان بل قبله فقد افترقا فیکون عند  



 [( 115وجود المعلول لا علة فلا علّیة بینهما. )]   وجود العلّة لا معلول و عند 

الثالث: برهان الاسدّ الأخصر للفارابی، انّه اذا کان ما من واحد من آحاد السلسلة الذاهبة بالترتیب بالفعل لا الی  

یصدق   نهایة الّا و هو کالواحد فی أنّه لیس یوجد إلّا و یوجد آخر وراؤه من قبل کانت الآحاد اللامتناهیة بأسرها

علیها أنّها لا تدخل فی الوجود ما لم یکن شیء من ورائها موجوداً من قبل، فاذن بداهة العقل قاضیة بأنّه من این  

 [(116یوجد فی تلک السلسلة حتّی یوجد شیء ما بعده؟)] 

 لشی لزم  الرابع: برهان التضایف: و هو انه لو لم ینته سلسلة العلل و المعلولات الی علّة محضة لا یکون معلولاً

عدم تکافؤ المتضایفین، لکن التالی باطل فکذا المقدم، او نقول: لو کان المتضایفان متکافئین لزم انتهاء السلسلة  

 الی علّة محضة لکن المقدم حق  

 

فکذا التالی، بیان حقّیة هذا المقدم و بطلان ذلک التالی هو انّ معنی التکافؤ فیهما انهما بحیث متی وجد احدهما  

العقل او فی الخارج وجد الآخر و اذا نتفی انتفی، و وجه اللزوم انّ المعلول الأخیر یشتمل علی معلولیة  فی 

فی علّیة محضةلزمما یشتمل علیمحضة، و کلّ مما فوقه علی علّیة و معلولیة، فلولم ینته السلسلة الی

 الوجودمعلولیةبلا علّیة. 

[ .  113. ] 142ص  2[ . الحکمة المتعالیة ج112فخر الرازی. ]للامام   469ص 1[ . المباحث المشرقیة ج111]

  1[ . شرح المواقف ج115. ] 327الشفاء ص 144ص 2[ . الحکمة المتعالیة ج 114. ]87، ص:2آموزش فلسفة، ج

 . 166ص 2[ . الحکمة المتعالیة ج 116. ] 533ص

 

 المراد من المثل الافلاطونیة 

 

   المراد من المثل الافلاطونیة ▲

قد نسب الی افلاطون الالهی انه قال فی کثیر من أقاویله موافقاً لأستاذه سقراط: إنّ للموجودات صور مجردة فی  

فسد إنّما  [(و ربّما یسمّیها المثل الالهیة، و إنّها لا تدثّر و لا تفسد و لکنها باقیة و انّ الذی یدثّر و ی117عالم الاله)]

هی الموجودات التی هی کائنة. قال الشیخ فی الهیات الشفاء: ظنّ قوم انّ القسمة توجب وجود شیئین فی کلّ  



شیء کانسانین فی معنی الانسانیة انسان فاسد محسوس و انسان معقول مفارق أبدی لا یتغیّر، و جعلوا لکلّ  

لیاً، و جعلوا لکلّ واحد من الامور الطبیعیة صورة مفارقة و  واحد منهما وجوداً، فسمّوا الوجود المفارق وجوداً مثا

ایّاها یتلقی العقل اذ کان المعقول شیئاً لا یفسد، و کلّ محسوس من هذه فهو فاسد و جعلها العلوم و البراهین  

 تنحو نحو هذه و ایاها تتناول.

ن إنّ للانسانیة معنی واحداً موجوداً  و کان المعروف بأفلاطون و معلّمه سقراط یفرّطان فی هذا الرأی، و یقولا

یشترک فیها الأشخاص و یبقی مع بطلانها، و لیس هو المعنی المحسوس المتکثر الفاسد، فهو إذن المعنی  

 المعقول المفارق. 

قد اوّل الشیخ الرئیس کلامه بوجود الماهیة المجردة عن اللواحق لکلّ شیء القابلة للمتقابلات، و لا شک أنّ  

 لذی احد تلامیذه المعلم الاول مع جلالة  افلاطون ا

 

شأنه أجلّ من ان ینسب الیه عدم التفرقة بین التجرید بحسب اعتبار العقل و بین التجرید بحسب الوجود، او بین  

اعتبار الماهیة لا بشرط اقتران شیء معها و بین اعتبارها بشرط عدم الاقتران، او الخلط بین الواحد بالمعنی و  

دد و الوجود حتی یلزم من کون الانسانیة واحداً بالمعنی کونها واحداً بالعدد و الوجود و هو بعینه الواحد بالع 

یوجد فی کثیرین، و الجهل بانّ الانسان اذا لم یکن فی حد ذاته شیئاً من العوارض کالوحدة و الکثرة لزم أن  

ک ممّا هو معاین لحدّه قولاً مناقضاً، او  یکون القول بأنّ الانسان من حیث هو انسان واحد او ابدی، او غیر ذل 

الظن بانّ قولنا الانسان یوجد دائماً معناه إنّ انسانیة واحدة بعینها باقیة، کیف و التفرقة بین هذه الامور و التمییز 

 بین معانیها ممّا لا یخفی علی المتوسطین من اولی ارتیاض النفس بالعلوم العقلیة فضلاً اولئک العظماء. 

المعلّم الثانی فی کتاب الجمع بین رأیی افلاطون و ارسطو: انه اشارة الی انّ للموجودات صوراً فی علم الله  و قال 

[(الخ )قال الفارابی فی کتاب المذکوران مراد افلاطون من المثل هو الصور 118تعالی باقیة لا تتبدل و لا تتغیّر.)]

هو طریقة المشّاء لأنّها باقیة غیر داثرة و لا متغیّرة و ان تغیّرت و  العلمیة القائمة بذاته تعالی علماً حصولیاًعلی ما 

 زالت الاشخاص الزمانیة و المکانیة(. 

و قال الحکیم الالهی صدر الدین الشیرازی )ره( بعد ذکر التأویلات و رفع الاشکالات عن مثل الافلاطونیة تأییدا  

رحمانی: ان الباری جلّ ثناؤه بمقتضی رحمته و لطفه جعل   و تحقیقاً لصور المفارقة و المثل ما هذا لفظه: تنویر

الأمور الجسمانیة المحسوسة کلّها مثالات دالات علی الامور الروحانیة العقلیة، و جعل طریق الحواس درجاً و  

 مراقی یرتقی بها الی معرفة الامور العقلیة التی هی الغرض الاقصی فی وقوع

 

ا عن افق المادیات، و کما انّ المحسوسات فقراء الذوات الی العقلیات  طلوعه و  المحسوسات دار  فی النفس 



لکونها رشحات لأنوارها و اظلالاً لأضوائها، فکذلک معرفة الجسمانیات المحسوسة هی فقر النفس و شدة  

ة الی  حاجتها، و معرفة الأمور العقلیة هی غنائها و نعیمها، و ذلک انّ النفس فی معرفة الامور الجسمانیة محتاج 

الجسد و آلاته لیدرک بتوسطها الجسمانیات و اما ادراکها للأمور الروحانیة فیکفیها ذاتها و جوهرها بعد ما  

یأخذها من طرق الحواس بتوسط الجسد، فاذا حصل لها ذلک و صارت عقلا و عاقلا بالفعل فقد استغنت عن  

 [( 119الحواس و عن التعلّق بالجسد. )]

 . 80ص 2[ . الحکمة المتعالیة ج119. ]46ص  2[ . الحکمة المتعالیة ج118. ]118[ . شرح المنظومة ص117]

 

 الفرق بین المثل و المثال 

 

   الفرق بین المثل و المثال ▲

ز بینهما فی العوارض الخارجة عن  و الفرق بینهما: انّ مثل الشیء عبارة عما یوافقه فی تمام الماهیة و یکون الامتیا

الماهیة، کالفردین المندرجین تحت ماهیة واحدة مثل زید و عمرو. و مثال الشیء عبارة عما یوافقه فی بعض  

الوجوه لا فی ماهیته و لاجل تفاوت معناهما انه تعالی منزه عن المثل لانه لا مهیة له لکی یکون له شریک فیها و  

مجهول الکنه ایضاً لیس له مثل ای شریک فی مهیته و لکنه تعالی له الامثال العلیا بل  لو کان ذاته تعالی مهیة 

 [( 120العالم اعنی ما سواه تعالی کله مثاله و فی کل شیء له آیة بل لیس کل شیء الّا آیته لا انه شیء فیه آیته.)] 

 . 102ص  2[ . درر الفوائد ج120]

 

 عدة الامکان الأشرفالمراد من قا

 

   المراد من قاعدة الامکان الأشرف ▲



کمال فصاحته لیس  و التعبیر بالامکان الأشرف فی حکمة الاشراق وشرحها و الاسفار و قبسات السیّد )ره( مع 

 علی ما ینبغی، اذ الامکان لا یوصف بالاشرف و  

 

الأخس، الّا ان یکون مرادهم بالإمکان هو الممکن. و هذه قاعدة شریفة عظیمة الجدوی، و من فوائدها اثبات 

 [( 121ارباب الأنواع، و قد استنبطها الشیخ الاشراقی من کلام المعلم الاوّل. )]

ان الممکن الأخس اذا وجد فیجب ان یکون الممکن الأشرف قد وجد قبله، لانه لو وجد  المراد من هذه القاعدة 

الممکن الاخس و لم یوجد الممکن الاشرف قبله، فلا یخلو اما ان لا یصدر اصلاً لا عن مبدء المبادی و نور  

سطة او یصدر عنه بواسطة و الأنوار و لا عن غیره لا بواسطة و لا لا بواسطة و امّا ان یصدر عن نور الانوار بلا وا

الواسطة اما ان یکون الممکن الاخس من هذا الاشرف او یکون مساویاً معه او اشرف منه او یصدر عن غیر نور  

الانوار و هذه التوالی کلها باطلة و المقدم مثلها، فیجب ان یکون الممکن الاشرف صادراً عن نور الانوار قبل 

 ه بواسطة صدور الاشرف منه و هو المطلوب.صدور الاخس و یکون صدور الاخس من

اما بطلان التوالی امّا الاول منها اعنی عدم صدور الاشرف اصلاً فلا یخلو انّ عدم صدوره اما یکون لاجل امتناعه  

او لاجل الامساک عن افاضة وجوده او لاجل ترجیح وجود الاخس علی وجود الاشرف و الکل محال )کما لا  

 ل( فعدم وجوده محال. یخفی من له ادنی تأمّ

الشق الثانی من التالی اعنی ان یکون الاشرف صادراً عن نور الانوار بلاواسطة، فلایخلو اما ان یکون الاخسّ  

الصادر عنه بلاواسطة ایضاً او یکون صدوره بواسطة الاشرف و الاول محال للزوم صدور الکثیر عن الواحد عرضاً  

 الأشرف صادراً قبل وجود الاخس. و الثانی هو المطلوب اعنی ان یکون 

و الشق الثالث من التالی اعنی ان یکون الاشرف صادرا عن نورالانوار بواسطة، فلا یخلو ایضاً اما ان یکون  

الواسطة هو الممکن الأخس او یکون مساویاً مع الاشرف او یکون اشرف و الاول محال لتعلیل وجود الاقوی 

الثانی ایضاً کالاول فی الاستحالة و ذلک للزوم تعلیل وجود الشیء بما   اعنی الاشرف بالاضعف اعنی الاخس و

یساویه مع انّ العقل یحکم بلزوم کون العلة اقوی من المعلول و الثالث هو المطلوب لسبق وجود الاشرف و  

 قبلیته قبلیتاً بالذات علی ما هو المدعی. 

نوار و هو ایضاً محال للزوم کون مصدره اشرف عن  و الشق الرابع من التالی اعنی کون الاشرف عن غیر نور الا

مصدر الأخس مع انه لا فاعل للوجود الاّ الله تعالی، فثبت بطلان التالی بجمیع شقوقه و من بطلانه کذلک یلزم  

صدق الشرطیة المذکورة و هی قاعدة امکان الاشرف و اذ لا اشرف من الواجب و لا من اقتضائه فمحال ان  

و جود الممکن الاشرف و یجب ان یکون الاشرف اقرب الیه و ان تکون الوسائط بینه و بین یتخلف عن وجوده 

الاخس هی الاشرف، فالاشرف من مراتب العلل و المعلولات من غیر ان یصدر عن الاخس الأشرف بل علی  



 [(122العکس من ذلک الی آخر المراتب. )] 

 : کما قال الحکیم المتألّه آیة الله حسن زاده الآملی

 وجود اندر نزول و در صعودش

   شهودش و  غیب  در   است  بترتیب 

 است  قال و  قیل جای   چه  معنی  این در

 استمحال امر مطلقا طفره   که

 

 توانی نیز از امکان اشرف 

 نمائی سیر از اقوی به اضعف 

 به امکان أخسّ برعکس بالا

 نمائی سیر از اضعف به اقوی 

 لذا آن را که بینی در رقیقت  

 کاملش را در حقیقت بیابی 

 نظر کن نشأت اینجا چگونه  

 نمونه  باشد همی  نشأت آن از                                  

   تعالی  حق  از واقعه در شنو

 الأولی  النشأة علمتم لقد

   تمامی  مرد بود  عارف اگر

 مقامی  و حد  هر به خود  تواند      

  ظاهر  صقع از بنگرد  باطن به

 [( 123آخر)] عمق تا  برد پی اوّل ز

 . 364[ . دفتر دل ص123. ] 119، ص2[ . درر الفوائد، ج122. ] 203[ . شرح المنظومة ـ فی فن الحکمة ص121]

 

 الفرق بین التجانس و التماثل و التساوی و التشابه و التناسب و التوازی

 



   الفرق بین التجانس و التماثل و التساوی و التشابه و التناسب و التوازی ▲

 التجانس: هو وحدة شیئین او اشیاء متعددة فی جنس واحد کوحدة الانسان و الفرس فی الحیوانیة.

 التماثل: هو الوحدة فی النوع کزید و عمرو مثلاً. 

 ار. و اتحاد السطحین فی المقد 2=2التساوی: // فی الکم. کعدد 

 التشابة: // فی الکیف. کا لاوان والاصوات. 

 التناسب: // فی النسبة. کنسبة زید الی عمرو بالاخوة. 

 . بینهما الموازات فی الخطین کاتحاد. الوضع فی //  التوازی: 

    

 

 المراد من الحرکة

 

   المراد من الحرکة ▲

ی العرف تطلق غالباً علی الانتقال من مکان الی مکان آخر و الیه یرجع الحرکة فی الوضع لتغیّر مکان  الحرکة ف

لکن معناها المصطلح فی عرف الفلسفة اعمّ من ذلک، فیشمل الحرکة فی الکیف و الکم و غیرهما ایضاً.   الاجزاء،

الیه فی التلویحات، او اعتبرت نحواً من  و لا یمکن تعریفهما بالحدّ المنطقی سواء اعتبرت مقولة کما ذهب 

الوجود کما اختاره صدر المتألهین و اتباعه و هو الحق، لعدم وجود الجنس و الفصل لا للمقولات و لا للمفاهیم 

 الوجودیة التی هی من المعقولات الثانیة الفلسفیة. و مع ذلک قد عرّفوا الحرکة بتعارف شتّی: 

 [( 124ة الی الفعل تدریجا، او یسیراً یسیراً، او لا دفعة.)]ـ الحرکة خروج الشیء من القو1ّ

 [( 125ـ الحرکة کمال اوّل لما بالقوةّ من جهة ما هو بالقوّة.)]2

[(ای بحیث لا یکون حاله فی آن مساویاً لحاله قبل ذلک الآن و  126ـ الحرکة خروج الشیء عن المساوات)] 3

 بعده. 

 

 [( 127ـ الحرکة عبارة عن الغیریة.)]4

 ـ الحرکة کون الشیء بین المبدء و المنتهی، او بین القوّة و الفعل. 5



 [( 128ـ الحرکة موافاة حدود بالقوةّ علی الاتصال.)] 6

 [(129ـ الحرکة هی التغیّر التدریجی. )]7

،  الحرکة متعلقة الوجود بامور ستة: الاول المبدء و هو الذی منه الحرکة والثانی المنتهی و هو الذی الیه الحرکة

فالحرکة تنتهی من جانب الی قوةّ لا فعل معها تحقیقاً او اعتباراً و من جانب الی فعلٍ لا قوّة معها تحقیقاً او 

اعتباراً، و الثالث المسافة التی فیها الحرکة و هی المقولة و الرابع الموضوع الذی له الحرکة و هو المتحرّک و  

و السادس المقدار الذی تتقدر به الحرکة و هو الزمان. و عبّر عنها الخامس الفاعل الذی به الحرکة و هو المحرکّ. 

 القوم: بالمتحرک، و المحرک، و ما فیه الحرکة، و ما منه الحرکة و ما الیه الحرکة و الزمان. 

 و قد حکی عن بعض الفلاسفة شبهات حول وجود الحرکة.

فعیّة لما وقف انقسامها الی النهایة، فکانت کل حرکة  الاولی: لو کانت الحرکة امتداداً واحداً غیر مرکب من اجزاء د

 مرکبةً من حرکات غیر متناهیة، و کان لکّل واحدة منها امتداد لا محالة، فیلزم کون الحرکة المتناهیة غیر متناهیة.

الی  و قد اجیب عنها بأنّ اجزاء الحرکة غیر موجودة بالفعل، و وجودها بالفعل رهن انقسامها بالفعل و تبدّلها 

 حرکتین او اکثر، و عندئذٍ تنعدم الحرکة الواحدة، و هکذا فی کل جزء منها. 

الثانیة: لو کانت الحرکة غیر مرکبة من السکونات و الأجزاء الدفعیة لزم ان یکون المتحرّک فی کل آن غیر موجود 

 عن النقاط المتوسطة بین فی نقطة من المسافة و الّا کان ساکناً فیها، مع انه فی زمان الحرکة لا یکون خارجاً 

المبدء و المنتهی، فیلزم التناقض و هذه الشبهة هی التی دعت بعض فلاسفة اروبا )هیجل( الی القول بوجود  

 التناقض فی الأعیان و ان الحرکة هی تناقض عینیّ! 

الخطّ الی النقاط، و  و الجواب انه کما لا تنقسم الحرکة الی اجزاء دفعیّة کذلک لا تنقسم الزمان الی الآنات و لا 

انّما هی مفاهیم عدمیة تحکی عن نهایات تلک الامتدادات، ففرض النقطة فی الخطّ أنّما هو بفرض انقسامه الی  

خطّین فیسمّی منتهی احدهما و مبتدأ الآخر نقطةً، و کذلک الآن بالنسبة الی الزمان و الطرف الآنی بالنسبة الی  

 الحرکة.

در المتألهین ـ لیس من العوارض الخارجیة للاشیاء بل هی من العوارض التحلیلیة انّ الحرکة ـ کما حققها ص

للوجود، فمن الموجود ما هو ثابت و منه ما هو سیّال، فکما انّ الثبات لیس امرا عارضاً للموجود الثابت کذلک  

من الأوّل مفهوم الثّبات و من   الحرکة و السیلان و التدرّج لیس امراً عارضاً للموجود السیّال، و انّما العقل ینتزع

الثانی مفهوم السیلان و التدرّج و الحرکة، فلیس بازاء مفهوم الحرکة فی الخارج الّا نحو وجود الموجودات  

المتحرکة. و الوجود السیّال وجود واحد متصل ممتدّ، لیس له اجزاء بالفعل و لا حدود متمیّزة، و حدوث الحدّ و 

ع الحرکة و انفصام الوحدة، لکنّ الانقسام بالقوّة لا یقف الی نهایة کما هو الشأن فی کل  الجزء بالفعل یساوق انقطا

امتداد و بُعد، کالخط و السطح و الزمان. فلا یلزم من صدق الحرکة علی الخارج کون الشیء بصرف النظر عن  



 نیّة لنفس الحرکة کما ربما یتوّهم. حمل الحرکة علیها امراً غیر تدریجیّ کما لا یلزم منه وجود کون آنیّ او اکوان آ

 

و الفرق بین الحرکة و سایر الکمالات: الحرکة تفارق سایر الکمالات من حیث أنهالا حقیقة لها الا التوجه الی  

الغیر و السلوک الیه، فلابدّ من مطلوب ممکن الحصول لیکون توجها الیه و من ان لا یکون ذلک المطلوب 

بعد حصول المطلوب، فالحرکة انما تکون حاصلة بالفعل اذا کان المطلوب حاصلاً  حاصلاً بالفعل اذ لا توجه 

 بالقوة فهی کمال اوّل لما بالقوّة ای للحصول الی المطلوب الذی هو بعد بالقوّة. 

( و المعلم 3[ . و هذا الرسم للفیلسوف الاعظم ارسطاطالیس )الاسفار ج 125[ . هذا ما ذکره اکثر الحکماء. ] 124]

[ . نسب هذا الرسم الی فیثاغورس )الاسفار ج  127. ]26ص  3[ . الاسفار 126(. ] 201ل )نهایة الحکمة ص  الاو

[ . تعلیقة علی نهایة الحکمة  129(. ] 31ص   3[ . قال صدر المتألهین هذا اقرب التعاریف )الاسفار 128(. ] 3

 لآیةا... المصباح الیزدی. 

 

 لحرکة فی الجوهرالمراد من ا

 

   المراد من الحرکة فی الجوهر ▲

ان الحرکة فی الجوهر عبارة عن کون المتحرک فی الصورة الجوهریة فی کل آن متلبساً بفرد منها مغایر لما کان  

ة و یکون خروجه  متلبساً به فی آن قبله و بعده مع انحفاظ وحدة تلک الصور بواسطة کونها درجات صورة واحد 

عن درجة منها و انتقاله الی درجة اخری علی سبیل الاتصال التدریجی الزمانی علی وجه الانطباق بخلاف الکون  

 و الفساد، فان الخروج عن الصورة الفاسدة الکائنة یکون فیه فی الآن مع عدم انحفاظ جهة وحدة وجودیة بینهما. 

فی مقولة الجوهر؛ و استدل علیه بامور، اوضحها: ان وقوع الحرکة ذهب صدر المتألهین )ره( الی وقوع الحرکة 

لأنّ الاعراض تابعة للجوهر، مستندة الیها استناد  فی مقولات الأربع العرضیة یقتضی بوقوعها فی مقولة الجوهر، 

ة لها، و السبب  الفعل الی فاعله، فالافعال الجسمانیّه مستندة الی الطبائع و الصور النوعیّة، و هی الأسباب القریب

القریب للحرکة امر تدریجی کمثلها، فالطبائع و الصور النوعیة فی الاجسام المتحرکة فی الکم و الکیف و الأین و  

 الوضع متغیّرة سیّالة الوجود کاعراضها، و لو لا ذلک لم یتحقق سبب لشیء من هذه الحرکات.



 یف صدرت عن المبدأالثابت و هی متجددة؟ و اورد علیه: انّا ننقل الکلام الی الطبیعة المتجددة، ک

و اجیب عنه: بانّ الحرکة لمّا کانت فی جوهرها، فالتغیّر و التجدّد ذاتی لها و الذاتی لا یعلّل؛ فالجاعل انّما جعل  

 المتجدّد، لا انّه جعل المتجدد متجدداً. 

صات کلاً او بعضاً کالزمان  [(کل شخص جسمانی یتبدل علیه هذه المشخ 130و قد صرّح فی الحکمة المتعالیة)]

و الکم و الوضع والأینو غیرها، فتبدّلها تابع لتبدّل الوجود المستلزم ایاها بل عینه بوجه، فانّ وجود کل طبیعة  

جسمانیة یحمل علیه بالذات انه الجوهر المتصل المتکمم الوضعی المتحیّز الزمانی لذاته، فتبدل المقادیر و الألوان  

ل الوجود الشخصی الجوهری الجسمانی، و هذا هو الحرکة فی الجوهر اذ وجود الجوهر و الأوضاعیوجب تبد 

 جوهر کما انّ وجود العرض، عرض. 

انّ کل جوهر جسمانی له طبیعة سیالة متجددة، و له ایضاً امر ثابت مستمر باق نسبته الیها نسبة الروح الی الجسد  

ة البدن ابداً فی التحلل و الذوبان و السیلان و انّما هو متجدد  و هذا کما انّ الروح الانسانی لتجرده باق و طبیع

الذات الباقیة بورود الأمثال علی الاتصال، و الخلق لفی غفلة عن هذا بل هم فی لبس من خلق جدید، و کذلک  

ر حال الصور الطبیعیة للاشیاء، فأنّهامتجددة، من حیث وجودها المادی الوضعی الزمانی و لها کون تدریجی غی

مستقر بالذات و من حیث وجودها العقلی و صورتها المفارقة الأفلاطونیة باقیة ازلاً و ابداً فی علم الله تعالی، و  

لست اقول انها باقیة ببقاء انفسها بل ببقاء الله تعالی لا بابقاء الله تعالی ایاها و بین المعنیین فرقان کما سیأتی لک  

وی بائد داثر لا قرار له، و الثانی وجود ثابت عند الله غیر داثر و لا زائل  تحقیقه فی موضعه، فالأوّل وجود دنی

 لاستحالة ان یزول شیء من الأشیاء عن علمه تعالی او یتغیّر علمه تعالی ان فی هذا لبلاغاً لقوم عابدین انتهی. 

نّ النمو و الذبول  الشیخ شهاب الدین صاحب المطارحات انکر الحرکة الکمیة فی النمو و الذبول و ذهب الی ا

حرکة مکانیة لا کمیة و المراد من النمو هو ازدیاد اقطار الثلاثة اعنی الطول و العرض و العمق من الاعضاء  

الاصلیة من الحیوان اعنی بها المتولدة من المنی کالعظم و العصب و الرباط بانضیاف ما یرد علیها من خارجها و  

بنقصان یرد علیها من الخارج و المراد من السمن هو ازدیاد اقطار الاجزاء  الذبول نقصان اقطار الأعضاء الاصلیة 

 المتولدة من الدم کاللحم و الشحم بازدیاد ما یرد علیها و الهزال نقصانها کذلک. 

و استدل علی نفی الحرکة الکمیة فی النمو و الذبول بان النمو یحصل بتخلخل بعض الاجزاء الاولیة مقدارها باق  

د انضم الیه مقدار الاجزاء الواردة فلیس هنا زیادة فی مقدار الجسم الواحد اصلا بل انضمام جسم ذی  بحاله و ق

مقدار الی جسم آخر مثله و الذبول یحصل بتخلخل بعض الاجزاء عن الجسم و انفصاله عنه، فلیس فیه تنقص 

یخلو الامر فیها عن  آخر له مقدار فلامقدار جسم واحد بل الاجزاء الباقیة علی مقدارها و انّما الفصل عنها جسم 

 حرکة بعض الاجزاء الی الخارج بالانفصال فهی بالذات حرکة اینیة و بالعرض حرکة کمیة. 

و لا یخفی ان ما ذکره لو تمّ لدلّ علی نفی الحرکة الکمیة فی السمن و الهزال ایضاً لما عرفت من عدم الفرق 



لنمو و الذبول بزیادة شیء علی الاجزاء الاصلیة او نقصانه عنها و السمن و  بینهما و بین النمو و الذبول الّا بکون ا

 الهزال زیادة الشیء علیالأجزاءالغیر الاصلیة او نقصانه عنها. 

 

و اورد علیه بان الاجزاء الاصلیة فی النمو یزید مقادیرها بدخول الاجزاء الزائد علیها فی منافذها و تشبهها بها و  

 دا و فی الذبول تنقص عما کانت علیه و انکار ذلک مکابرة. صیرورتها شیئاً واح 

 . 104ص 3[ . الحکمة المتعالیة ج130]

 

 الحرکة من ایّ مقولة؟ 

 

   الحرکة من ایّ مقولة؟ ▲

 لهم فی ان الحرکة من ایّ مقولة اقوال:

من انهالیست من المقولات بل هی نحو وجود السیالات اعنی عالم الطبیعة  ـ قول المتقدم من صدر المتألهین1

 بشراشرها.

ـ انّها احدی المقولات بمعنی انها کالکم و الکیف من الأجناس العالیة و هذا هو المحکی عن مطارحات الفخر  2

 لاضافة.الرازی حیث جعل المقولات فیها منحصرة فی خمسة: الجوهر و الحرکة و الکم و الکیف و ا

 ـ ان الحرکة من حیث التحریک من مقولة ان یفعل و من حیث التحرّک من مقولة ان ینفعل. 3

و لا یخفی ان کون التحریک من مقولة ان یفعل و التحرک من مقولة ان ینفعل لا یوجب ان تکون الحرکة ایضاً  

 منهما. 

طة و الوجودات الخاصة الامکانیة و الآنو  ـ ان الحرکة عرض وراء المقولات کالوحدة و النقطة و الفصول البسی4

الاعتبارات العامة و مفهوم المشتقات و الاعدام حیث ان شیئاً منها لیست من المقولات العشر و لم یقم دلیل علی 

انحصار الموجودات الامکانیه بالمقولات العشر بل الثابت انحصار اجناس الممکنات بالعشر و الّا فمن الممکن  

 عن تحت هذه العشر کالمذکورات.  وجود شیء خارج

 



و قد اورد علیه فی الاسفار بان الاعدام بما هی اعدام خارجة عن مقسم المقولات فان کلامنا فی الأمور الوجودیة  

و الاعدام من حیث العدم خارجة عنها و من حیث ملکاتها و ما یضاف الیها من الامور الوجودیة کالعلم المضاف  

عنه بالجهل اعنی عدم العلم علی نحو العدم و الملکة و البصر المضاف الیه العدم المعبّر عنه    الیه العدم الذی یعبّر

بالعمی. و ان کانت امورا وجودیة لکنها ملحقة بالملکات بالعرض و المقسم هو ما یکون من الامور الوجودیة  

 بالذات. 

الی هذه العشرة کما ان الوجود معتبر فیه و و اما المشتقات و المرکبات فلأنّ الوحدة معتبرة فی تقسیم الممکن  

اما خروج نفس الوجود فلانّ الکلام فی المهیات و الوجود معتبر فیه و اما خروج نفس الوجود فلانّ الکلام فی 

المهیات و الوجود خارج عنها و اما الوحدة فهی عندنا نفس الوجود و اما النقطة فهی عدمیة و اما الحرکة فهی  

و اما الفصول البسیطة فهی بالحقیقة عبارة عن الوجودات الخاصة للمهیات النوعیة و اما الشیئیة و  نحو من الوجود

الممکنیة فهی من الأمور الانتزاعیة من الاشیاء المخصوصة و الأمور الانتزاعیة تحصّلها بتحصّل منشأ انتزاعها فهی  

 لا تحصل لها الا بالخصوصیات.

و کان الحق عندی موافقاً لصدر المتألهین )ره( فی النزاع الذی بینهم انّ الحرکة   و قال الحکیم السبزواری )ره( :

من ایّة مقولة انّها نحو وجود السیالات بحیث ان الحرکة و وجود الامر السیّال مساوقان و الوجود لیس من  

 [( 131المقولات. )]

 . 245[ . شرح المنظومة ـ الحکمة ـ ص 131]

 

 الفرق بین »الکون و الفساد« و »الحرکة« 

 

  الفرق بین »الکون و الفساد« و »الحرکة« ▲

الفرق بینهما فی الموجودات المتغیّرة ان کان التغیّر آنیّاً و دفعیّاً یسمّی بالکون و الفساد و ان کان التغیّر تدریجیّاً و  

 [( 132زمانیّاً یسمّی بالحرکة کما ذکرنا سابقاً.)]

 . 100ص 3[ . مقالات فلسفی للشهید المطهری ج132]



 

 التوسطیة و القطعیة  الفرق بین الحرکة

 

  الفرق بین الحرکة التوسطیة و القطعیة  ▲

عن امر متصل متدرّج  الحرکة التوسطیة عبارة عن کون الشیء بین المبدأ و المنتهی و الحرکة القطعیة عبارة 

الوجود کالزمان و الحکماء قبل السید میر داماد یظنون ان الحرکة الحقیقیة هی الحرکة التوسطیة و لکنه اثبت ان  

 [( 133المراد من الحرکة الحقیقیة هی الحرکة القطعیة. )]

 . 66ص 3[ . مقالات فلسفی للشهید المطهری ج133]

 

 ن وحدته تبارک و تعالی المراد م

 

   المراد من وحدته تبارک و تعالی ▲

و قد عدّ صدر المتألهین )ره( اقسام الوحدات فی قوله فی مفاتیح الغیب حیث یقول: وحدته تعالی لیست وحدة  

من الاشخاص المتماثل  عددیة شخصیة و الّا لکان له مثل تعالی عن ذلک اذ کلّما له وحدة الشخصیة فهو شخص

بالنوع المتخلفة بالعوارض و لا وحدة نوعیة و لا جنسیة لإبهامهما و قبولهما للصدق علی کثیرین و امتناع  

الواجب لذاته بذاته عنه، و لا وحدة اتصالیة کوحدة الجسم المتصل حیث انه واحد بنفس اتصاله الواحد و الّا لزم  

 انقسامه تعالی عن ذلک. 

جتماعیة کالعشرة مثلاً لاعتباریتها، و لا وحدة عرضیة لانه تعالی من نفسه واحد لا انه عرضه الوحدة،  و لا وحدة ا

و لا وحدة بالموضوع و الّا لکان فی موضوع، و لا وحدة بالمحمول و الّا لکان له عارض زائد علیه مع انه صفاته  

 تعالی  

کان له شبه، و لا وحدة بالمساوات و الّا لکان له کم و انّما  عین ذاته لا زائد علیه. و لا وحدة بالمشابهة و الّا ل 



وحدته تعالی وحدة حقیقیة حقة صرفة لا یشوبه کثرة و لا یخالطه تعدد و هی وحدة حقیقیة الوجود الذی لا  

 یشوبه العدم و القصور.

 ( تعالی  کوحدته) الحقیقیة الوحدة  

 (الواحد  کنوع) النوعیة  الوحدة

 جنس الواحد( ک)  الوحدةالجنسیّة 

 الوحدة الاجتماعیة )کالعشرة(

 

 الوحدات  اقسام

 

 الوحدات  اقسام ▲

 الوحدة بالموضوع )کوحدة الشیئین فی الموضوع(

 فی المحمول( الوحدةبالمحمول)کوحدة الشیئی 

 فی الکیف( الوحدة بالمشابهة)کوحدةالشیئین

 و الضاحک( دةالعرضیة)کوحدة الماشی الوح 

 

 الفرق بین الواحد و الأحد 

 

  الفرق بین الواحد و الأحد ▲

یقال: إنّ الله تبارک و تعالی واحد ای لیس له شریک و أحدٌ ای لیس له اجزاء مطلقا بل هو البسیط الذی لا  

ترکیب اصلا باقسامه الاربعة: من الجنس و الفصل، و المادة و الصورة العینیة فی المرکبات یعتریه شائبة ال

 الخارجیة، و المادة و الصورة الذهنیة کما فی الأعراض و الاجزاء الکمیة ای مقداریة. 



 استحالة الترکّب فی ذات الله تعالی 

 لیقته علی  و الدلیل علی استحالة الترکب ما ذکره العلامةالآملی)ره(فی تع

 او واجبة اجزائه یکون  فامّا ، الاجزاء من   مرکباً تعالی   الواجب المنظومة : لو کان  

 . محال الاجزاء من مرکباً   فکونه محال  الکل و مختلفة او ممکنة 

 : فلوجوه واجبة اجزائه  کون  اعنی الاول استحالة اما

لیل علی احدیته بمعنی عدم ترکبه من  د  فواحدیته استحالته ثبت الذی  الواجب  تعدد  علی متوقف انه الاول

 الاجزاء الواجبة.

الثانی: انه خلف بمعنی انه یلزم من فرض واجب واحد مرکب من اجزاء واجبة عدم وجود الواجب المرکب بل  

تعدد واجب الوجود الذی کل واحد منها بسیط اما تعدد الواجب، فواضح حیث ان المفروض کون الاجزاء  

اما بساطة کل واحد منها، فلانه لا یخلو اما یکون کل واحد منها بسیطاً او یکون مرکباً من   المتعددة کلها واجبة و

اجزاء واجبة فبساطة کل واحد علی الاوّل واضح فننقل الکلام الی اجزاء الاجزاء فاما یکون واجبة بسیطة او ینتهی 

قق المرکب فلان الشرط فی تحقق الی البسیط ضرورة لزوم انتهاء المرکب الیه کما لا یخفی و اما عدم تح

المرکب الحقیقی هو التلازم بین اجزائها اما بالعلیة و المعلولیة او بالاشتراک فی العلة الثالثة حتی یحصل من  

اجتماعها الکسر و الانکسار و الفعل و الانفعال، فیحصل المزاج و یحصل من تحصله المرکب الحقیقی و هذا فی  

تعددها ممتنع لکون کل واحد منها له الامکان بالقیاس الی الآخر و المصالحة   الوجودات الواجبة علی فرض

الاتفاقیة لعدم کل واحد منها له الامکان بالقیاس الی الآخر و المصالحة الاتفاقیة لعدم کون واحد منها علة للاخر و  

ماعها المرکب الحقیقی وانّما  لا معلولاً له و عدم المعلولیة لهما حتی یشترکان فی علة ثالثة فلا یحصل من اجت

 التوحید. المحقق من اجتماعهانفس تلک الواجبات التی هی مستحیلة ببرهان

الثالث: انه علی فرض تحقق المرکب الحقیقی ایضاً یکون ذاک المرکب محتاجاً فی وجوده الی تلک الاجزاء  

 بل ممکناً محتاجاً الی واجبات متعددة و الواجبة و المحتاج الی الغیر ممکن فلا یکون الواجب المرکب منها واجباً

 هو خلف. 

 

 و امّا الثانی اعنی کون الاجزاء کلها ممکنة فلو جهین: 

الاول ان المرکب من الممکن محتاج الیه، فیکون ممکناً و محتاجاً الی الممکن، فیکون اسوء من الممکن المحتاج 

 الی الواجب. 

بالواجب المرکب منها او بغیره و کلاهما محال للزوم الدور علی   الثانی: ان تلک الاجزاء الممکنة اما موجودة 

الاول حیث ان الواجب المرکب منها یتوقف تحققه علی تحققها و المفروض توقف تحقق الاجزاء علیه و عدم ما  



یتوقف علیه الاجزاء علی الثانی لاستحالة ان تکون موقوفة علی ممکن آخر للزوم الدور او التسلسل و عدم  

 ب آخر حتی یکون هو الموقوف علیه. واج 

و اما الثالث اعنی کون الاجزاء مختلفة فی الوجوب و الامکان فللزوم محذور کونها واجباً فی الواجب منها و  

 ممکناً فی الممکن منها. 

 

 اوّل ما صدر عنه تعالی 

 

  اوّل ما صدر عنه تعالی  ▲

 الدلیل العقلی: 

انّ الممکن منحصر فی الجوهر و العرض، و الجوهر منقسم الی الجسم و الهیولی و الصورة و النفس و العقل  

فلاحتیاجه فی ذاته فضلا عن فعله الی  وشیء منها لا یصلح ان یکون هو الصادر الأوّلالّا العقلاما العرض 

 الموضوع، فیجب ان یکون متأخر الوجود عن موضوعه و هو ینافی تقدمه علیه لو کان هو الصادر الاول. 

و اما الجسم، فلتأخر عن اجزائه التی هو الهیولی و الصورة فکیف یصحّ ان یکون هو الصادر الاول المتقدم علی  

رکب متأخر الوجود عن اجزائه اما الهیولی فلا فتقارها الی الصورة لکون الصورة  ماسواه من اللممکنات مع ان الم

شریکة فی علة وجودها مع انّ الهیولی قابل محض و لیس فیها شائبة من الفاعلیة و الصادر الاول یجب ان یکون 

 واسطة فی وجود ما سواه من الممکنات. 

و اما النفس فلاحتیاجها فی الفعل الی البدن، فالممکن  و اما الصورة فلاحتیاجها فی تشخصها الی الهیولی، 

الموجود الذی لا یحتاج الی ما سواه من الممکنات لا ذاتاً و لا فعلاً و انما ینحصر احتیاجه الی الواجب فقط و  

هو العقل و اذا کان فی الوجود صادر اول یجب ان یکون هو العقل لکن قاعدة الواحد لا یصدر عنه الّا الواحد  

 ثبتت وجود الصادر الاوّل فیجب ان یکون هو العقل و هو المطلوب. ا

و اما الدلیل النقلی فکقوله )ص( اول ما خلق الله العقل. و کقول امیر المؤمنین علی )ع(: سئل عن العالم العلوی  

لأت و القی فی  فقال)ع(: صور عاریة عن المواد خالیة عن القوة و الاستعداد تجلّی لها ربها فاشرقت و طالعها فتلأ

هویتها مثاله و اظهر عنها افعاله و خلق الانسان ذا نفس ناطقة ان زکاها بالعلم، فقد شابهت جواهر اوائل عللها و  

 اذا اعتدلت مزاجها و فارقت الاضداد فقد شارک بها السبع الشداد. 



مالعقل؟ جوهر    ائل:و فی حدیث الاعرابی و حدیث کمیل عن امیر المؤمنین )ع( قال)ع(: فی جواب قول الس

 [(134جمیع جهاتها عارف بالشیء قبل کونه، فهو علة للموجودات و نهایة المطالب. )] دراک محیط بالاشیاء عن

 . 89و  189ص  2[ . شرح المنظومة و درر الفوائد ج134]

 

 اوّل ما افاض من العوالم 

 

  اوّل ما افاض من العوالم ▲

اول ما افاض من العوالم عالم الجبروت ای عالم العقول مطلقا مع ما فیها من الترتیب من تقدم العقول الطولیة  

 مطلقا علی العقول المتکافئة العرضیة و ما فی العقول 

 

ی و الثانی علی الثالث الی ان ینتهی الی آخر العقول الطولیة الثان  علی  الاوّل العقل تقدم من الترتیب من الطولیة 

المتصلة الی العقول العرضیة ثم عالم الملکوت ای عالم النفوس ثم عالم المثل المعلقة و هو عالم المثال و الخیال  

لبرزخ فی  المنفصل اعنی به عالم الصور المجردة عن المادة المعبر عنه بعالم الذر فی القوس النزولی و عالم ا

القوس الصعوی )بلسان الشرع(، ثم عالم الملک و الشهادة و هو المعبّر عنه بالناسوت مطلقا من الصور و المواد  

مع ما فیها من الترتیب من تقدیم الصورة علی الهیولی فآخر ما ینتهی الیه تنزل الوجود هو الهیولی و لذا تکون  

م القوس النزولی کما ان منها یفتتح القوس الصعودی فیتصاعد الی  مرتبتها مرتبة صف النعال من الوجود بها یختت

الصورة الی عالم المثال الی الملکوت الی الجبروت الی ان ینتهی الی العقل الاول )کما بدئکم تعودون( و یکون  

لعقل  التنزل من الأشرف الی الأخس حتی ینتهی الی الهیولی و التصاعد من الأخس الی الأشرف حتی ینتهی الی ا

 الأوّل. 

 

 المراد من الهیولی

 



   المراد من الهیولی  ▲

الهیولی عند الاشراقیین و من تبعهم نفس الجسم الذی هو امر واحد لا ترکیب فیه عندهم بوجه من الوجوه، فمن  

 لصور و المقادیر، یسمّی مادة. حیث جوهریته یسمّی جسماً و من حیث اضافته و قبوله ل

وعندالمشائین و من یحذوحذوهم جوهرابسط یتقوّم بجوهرآخر یحلّ فیه یسمّی صورة یتحصل من ترکیبهما  

جوهر وحدانی الحد قابل للمقادیر و الاعراض و الصور اللاحقة و هو الجسم فالجسم عندهم مرکب فی حقیقته  

لثلاثة )فالهیولی عندهم استعداد محض و عند غیر هم ذات وجهین قوة من الهیولی و من الاتصال القابل للابعاد ا

 من وجه وفعل من وجه( وعند اصحاب ذیمقراطیس اجسام متعددةبسائط غیرقابلة للفصل.

و عند المتکلمین علی تشعّبهم و تکثرهم هو الجواهر الفردة التی یتقوم بها التألیف، فیحصل الجسم فالتألیف  

عند المشائین الّا انه عرض لا یقوم بذاته بل بمحله و الصورة جوهر یقوم بذاته و یتقوّم به   عندهم بمنزلة الصورة

 محلّه الذی هو الهیولی. 

 

 المراد من الدهر

 

   المراد من الدهر ▲

یمن و الدهر الایسر و کل واحد منهما ایضاً ینقسم  الدهر و عاء الثابتات و المجردات و هو علی قسمین الدهر الا

الی الاعلی و الاسفل فالدهر الایمین الاعلی و عاء العقول الکلیة من الطولیة و الطبقة المتکافئة العرضیة و الایمن  

الطباع   الاسفل و عاء النفوس الکلیة الفلکیة و الایسر الاعلی و عاء المثل المعلقة النوریة و الأیسر الاسفل و عاء

الکلیة من حیث انتسابها الی مبادیها العالیة التی بتلک الجهة تکون ثابتات و لعل المحقق الداماد )ره( یشیر الی  

الأخیر ای الایسر الاسفل حیث یقول الدهر هو و عاء نسبة المتغیر الی الثابت لانه اصطلح بان نسبة المتغیّر الی  

 [( 135ابت دهر و نسبة الثابت الی الثابت سرمد.)]المتغیّر زمان و نسبة المتغیّر الی الث

 . 254ص  1[ . درر الفوائد ج135]

 



 توضیح بعض الاصطلاحات

 

   توضیح بعض الاصطلاحات ▲

عالم الحق و اسمائه و    السرمد: ما لا بدایة و لا نهایة لوجوده اعنی مجموع معنی الازل و الابد و هو عبارة عن

 صفاته. 

اللاهوت: و هو المرتبة الواحدیة المعبّر عنها بالوجود الجامع لجمیع الاسماء الحسنی و الصفات العلیا الملزومة  

للاعیان الثابتة لزوماً غیر متأخر عن الوجود بل علی وجه لو فرض ان یکون له ماهیة لکانت الاعیان الثابتات 

 قبیل لوازم الماهیة لا لوازم الوجود.  بالقیاس الی ماهیته من

 

الجبروت: و هو عالم العقول الکلیة و الدهر الایمن الاعلی و سمّی بالجبروت لجبره نواقص مادونه لانّ العقول  

 مرتبة کمال مادونها کما فی کلّ علّة بالقیاس الی معلولها. 

کان الدهر الأیمن الاسفل فی اقسام الاربعة من  الملکوت: و هو ینقسم الی الاعلی و هو عالم النفوس الکلیة الذی  

 الدهر و الی الملکوت الاسفل و هو عالم المثل المعلقة و الدهر الایسر الاعلی. کما ذکرنا سابقاً. 

 و الارض و السمائی و الأرضی.  الناسوت: و هو عالم الشهادة من السماء 

 الواجب بالذات: هو کون الشیء ضروری الوجود فی نفسه بنفسه ـ کواجب تعالی. 

 غیر ایاه الوجود کالمعلول بالنسبة الی العلّة التامة. الواجب بالغیر: کون الشیء ضروری الوجود فی نفسه باعطاء ال

 الامتناع بالذات: هو کون الشیء ضروری العدم فی نفسه بنفسه کشریک الباری. 

الامتناع بالغیر: هو کون الشیء ضروری العدم فی نفسه لا بنفسه بل من ناحیة عدم علة وجوده کالمعلول بالنسبة  

 الی عدم علّته. 

ی الغیر: هو ضرورة تحقق الشیء بالنظر الی وجود الغیر یعنی اذا کان الغیر موجوداً لابد من ان الوجوب بالقیاس ال

یکون هذا الشیء موجوداً سواء کان ذاک الغیر مقتضیّاً لوجود هذا الشیء کما فی العلة و المعلول فالمعلول  

کان من جهة احتیاج ذاک الغیر الیه  ضروری الوجود بالقیاس الی علته ضرورة ناشیة من اقتضاء العلّة وجوده او 

احتیاجاً ذاتیاً بحیث لو لا ذاک الشیء لم یکن ذاک الغیر موجوداً کما فی المعلول و العلّة فالعلة ضروری الوجود  

بالقیاس الی معلولها ضرورة ناشیة من حاجة المعلول الیها حاجة ذاتیه: و کالمتضایفان باعتبار وجودهما و  

 جود احدهما و عدم الآخر مثال للممتنع بالقیاس الی الغیر. عدمهما. و باعتبار و



الی هنا انتهی الکتاب فی المباحث الفلسفیة، و اسأل الله تعالی ان یجعله خطوة متواضعة فی طریق خدمة ارباب  

بقلب   العلم و الفضل و یجعله خالصاً لوجهه الکریم و ینفعنی به فی »یوم لا ینفع مال و لا بنون الّا من اتی الله

 سلیم« 

و الحمد لله اولاً و آخراً وظاهراً و باطناً، و قد وقع الفراغ من تألیفه فی الیوم الحادی عشر من شهر رمضان  

الشمسیة فی   1381/  8/ 25المبارک من شهور سنة الف و اربع مائة و ثلاث و عشرین قمریة هجریة المطابق مع  

  علیها( فی الحوزة العلمیة قم المقدسة. جوار کریمة اهل البیت فاطمة المعصومة )سلام الله

 »و آخر دعوانا ان الحمد لله رب العالمین«

***** 

هـ . ش. فی جوار کریمة  1389وقدتمّ الطبعة الثانیة بحول الله و قوته فی العشرین من شوال المکرم فی السنة 

 . البهسودی الفاضلی باقر محمد  العباد اقّل بید( ٹاهل البیت)

 مطبوعة: ال  المؤلف آثار

 ـ القواعد والفروق1

 ـ المباحث الصرفیة 2

 ـ اجوبة المسائل3


