
 پاسخ به پرسش های قرآنی

 موضوع:پاسخ به پرسش های قرآنی 

 

 نویسنده:محمد باقر

 

 پیش گفتار 

 

 بخش اول: قرآن کریم 

 

 ( قرآن کریم دارای چند سوره، آیه، کلمه، حرف... است؟ 1

 

 ( اولین و آخرین سورۀ قرآن کریم که بر پیامبر)ص( نازل شد ؟ 2

 

 ای که بر پیامبر اکرم)ص( نازل شد کدام است؟ ( اولین وآخرین آیه3

 

 ( اولین و آخرین آیه در کجا و در چه موضوعی وارد شده است؟4

 

 ترین سوره و آیه قرآن کریم کدام است؟ ترین و کوتاه( طولانی5



 

 ( آیات قرآن در مدت چند سال بر پیامبر اکرم نازل شد؟6

 

 شد؟ انجام  کسی چه  ی ¬بندی قرآن به جزء و حزب از چه زمانی و به وسیلهقسیم( ت7

 

 ( پیشینۀ ترتیب نزول وترتیب کنونی قرآن 8

 

 ( کیفیت نزول قرآن کریم9

 

 ( چگونگی جمع آوری قرآن کریم 10

 

 ( واژگان سوره و آیه در چه زمانی و به وسیله چه کسی بیان شده است؟ 11

 

 ( نقطه گذاری قرآن کریم در چه زمانی و توسط چه کسی انجام گرفت؟  12

 

 ( کدام سوره های قرآن کریم هم مکی وهم مدنی هستند؟ 13

 



 های قرآن و دلیل شهرت آن به این نام چیست؟  ( نام14

 

 گویند؟  سوره حمد را »سبع المثانی« می ( چرا15

 

 ( کدام سوره های قرآن سجده واجب دارند؟ 16

 

 ( اثبات تحریف نشدن قرآن 17

 

 ( آیات الاحکام در قرآن18

 

 گویند؟ »یس« قلب قرآن می ( چرا به سوره19

 

 ( بررسی نسخ آیات توسط آیات دیگر20

 

 ( موارد نسخ آیات توسط آیات دیگر 21

 

 ( آیا روایات متواتر می توانند آیات را نسخ کنند؟ 22



 

 نگری در قرآن کریم( آینده23

 

 ( موارد تفسیر قرآن به قرآن 24

 

 ( آشنایی با قراء هفتگانه 25

 

 ( انواع اعجاز در قرآن کریم26

 

 ( آیا کلمات غیر عربی هم در قرآن ذکر شده است؟27

 

 بخش دوم: خداشناسی 

 

 ( مراتب توحید در قرآن کریم28

 

 ( بررسی واژگان »سمع« و »بصر« در مورد خداوند 29

 



 است؟  چگونه  خداوند ی¬بکارگیری »الله نور السماوات والارض« درباره ( 30

 

 ( چگونه خداوند ، اول،آخر، ظاهر و پنهان است؟ 31

 

 بخش سوم: تفسیر 

 

 رآن کریم چیست؟ ( جهت بکارگیری اسم اشاره قریب و بعید نسبت به ق32

 

 ( کلمه » قدر« در قرآن 33

 

 ( چرا ملائکه و روح جداگانه در سوره قدر ذکر شده است؟ 34

 

 ( تفاوت کلمه های »صوم وصیام« و »شک و ریب« که در قرآن آمده است چیست؟ 35

 

 ( تفاوت کلمه های »قسط و عدل« و »ظلم و جور« چیست؟ 36

 

 ی »مرافق« جمع و »کعبین« بصورت تثنیه در قرآن آمده است؟ ( چرا کلمه37



 

 ( مراد از تسبیح موجودات در قرآن چیست؟ 38

 

 ( درخواست هدایت در »صراط مستقیم«39

 

 « ( چگونگی خواندن آیه »کفوا...40

 

 های هفتگانه« چیست؟ها و زمین( منظور از »آسمان41

 

 اسرائیل از جهانیان برترند؟( چرا بنی42

 

 ( بازخوانی آیات »یذهبن السیئات« و آیات »شراً یره«43

 

 ( مراد از »احباط« که در قرآن آمده چیست؟ 44

 

 ( مصادیق کلمه »مؤمن« از دیدگاه قرآن کریم45

 



 شود؟ ( آیا حکمت در قرآن کریم شامل فلسفه اسلامی نیز می46

 

 نگاری در قیامت ( انگشت47

 

 بخش چهارم: پیامبران و امامان معصوم)ع(

 

 ( نام کدام پیامبران در قرآن آمده است؟48

 

 هایی به نام پیامبران نامگذاری شده است؟ ( چه سوره49

 

 ( آخرین پیامبر پیش از رسول خدا)ص( چه کسی بوده است؟50

 

 ( رسول خدا)ص( پیش از بعثت، پیرو چه آیینی بود؟51

 

 های پیامبر اکرم)ص( در قرآن ( نام52

 

 ( شهادت پیامبر اکرم)ص( یا رحلت کدام صحیح است؟ 53



 

 ( آیا پیامبر اکرم)ص( قادر به کتابت نبوده است؟ 54

 

 ( پیامبران و امامان جنیّان همان پیامبران و امامان انسان ها هستند؟55

 

 ای که بیانگر امامت پیامبراکرم)ص( باشد در قرآن آمده است؟ آیه( آیا 56

 

 ( رجعت پیامبران و امامان)ع(57

 

 ( آیا »رجعت« ریشه قرآنی دارد؟ 58

 

 ( آیا همه مسلمانان به رجعت اعتقاد دارند؟ 59

 

 های امامان)ع( در قرآن نیامده است؟ ( چرا نام60

 

 ( آیا پدر و مادر حضرت یوسف)ع( او را سجده کردند؟61

 



 است یا اکتسابی؟   ( آیا علم انبیاء و ائمه)ع( ذاتی62

 

 ( آیا علوم انبیاء لدنی است یا اکتسابی؟63

 

 شوند؟( آیا پیامبران و امامان)ع( دچار سهو وخطا می64

 

 ( اگر پیامبران و امامان)ع( علم غیب داشتند چرا از مسموم شدن و... جلوگیری نکردند؟ 65

 

 شود؟ گوید مگر مطابق وحی، آیا این سخن شامل غیر قرآن نیز می( پیامبر سخن نمی66

 

 ن حضرت ابراهیم)ع( پیروی کند؟ ( چرا خداوند به پیامبر دستور داد از آیی 67

 

 ( بازخوانی داستان حضرت خضر و حضرت موسی)ع( در قرآن 68

 

 ( برهانی که حضرت یوسف)ع( دید چه بود؟ 69

 

 ( آیا درخواست شفاعت از انبیاء و اولیا شرک است؟70



 

 ( معجزه و کرامت چه تفاوتی باهم دارند؟71

 

 اند؟( چرا بیشتر پیامبران از مناطق آسیایی انتخاب شده72

 

 در قرآن آمده است؟  ( چند معجزه پیامبر اکرم)ص(73

 

 ( آیا معجزه »شق القمر« با دانش امروزی سازگاری دارد؟ 74

 

 ( اثبات عصمت پیامبران و امامان پیش از دوران نبوت و امامت 75

 

 ( حضرت آدم چگونه در دام شیطان افتاد؟ 76

 

 ( جریان بلعیدن حضرت یونس توسط ماهی 77

 

 کردند با اینکه معصوم بودند؟( چرا انبیاء از خداوند طلب استغفار می78

 



 ( کدام سوره و آیه در شأن اهل بیت)ع( نازل شده است؟ 79

 

 ( چرا فرشتگان بر حضرت آدم سجده کردند؟80

 

 بخش پنجم: رستاخیز 

 

 ( بهشتی که حضرت آدم از آن رانده شد کدام بهشت است؟ 81

 

 ( آیا بهشت و جهنمی که در قرآن آمده است، درحال حاضر وجود دارند؟ 82

 

 ( بهشت و جهنم در کجاست؟ 83

 

 ن ( مرگ و زندگی از دیدگاه قرآ 84

 

 ( آیا مرگ بر زندگی مقدم است؟ 85

 

 مانند؟ ¬( چه کسانی در جهنم برای همیشه می86



 

 بخش ششم: سوالات گوناگون 

 

 ( مراتب نفس از دیدگاه قرآن مجید 87

 

 ( آیا عصمت امر خدادادی است یا اکتسابی؟ 88

 

 ( آیا جنگهای صدر اسلام با آیۀ »لااکراه فی الدین« تنافی ندارد؟ 89

 

 گیرد؟ ¬( آیا تمام آب های زمین از آب باران سرچشمه می90

 

 ( معیارهای فضیلت و برتری از دیدگاه قرآن کریم 91

 

 ( انسان از دیدگاه قرآن و مکاتب بشری92

 

 ها از نظر استعداد متفاوتند، آیا از نظر ثواب و قرب معنوی هم متفاوتند؟( انسان93

 



 شود؟ ( آیا گناه شرک بخشیده می94

 

 ( آیا توسل به غیر خدا شرک است؟ 95

 

 روند؟¬و ستاره پرستان با انجام عمل صالح به بهشت می ( آیا پیروان ادیان آسمانی 96

 

 ( سیمای منافق در قرآن کریم97

 

 ( بدا به چه معناست و چرا شیعیان به آن معتقدند؟ 98

 

 ( انواع و اقسام کفر 99

 

 ( ولایت تکوینی و تشریعی 100

 

 ( آیا شیطان همان ابلیس است؟ 101

 

 ( ابلیس از فرشتگان است یا از جنیان؟102



 

 ( قضا و قدر و عدل الهی در قرآن کریم103

 

 ( هدایت تکوینی و تشریعی 104

 

 پیش گفتار 

 

  پیش گفتار ▲

 الحمد لله ربِّ العالمین و الصلاة و السلام علی اشرف الأنبیاء و المرسلین محمد)ص( و آله الطاهرین.

 قال الله تعالی: 

 [ 1قُلُوبٍ أقْفَالُهَا{] }أفَلایَتَدَبَّرُونَ الْقُرْءَآنَ أمْ عَلىَ

 کنند، یا بردلهایشان قفل نهاده شده است؛  آیا آنها در قرآن تدبّر نمی

توانید از  الله)ص(: »اَلقرآن مَأدَبَةُ اللهِ، فَتَعَلَّمُوا مَأدَبَتَهُ مَا استَطَعتُم«؛ قرآن سفرة ضیافت خداست تا می قال رسول 

 [ 2ضیافت او فرا گیرید«.]

اسْتَشْفُوا بِنُورِهِ فَإِنَّهُ شِفَاءُ  قال علی)ع( »وَ تَعَلَّمُوا الْقرآن فَإِنَّهُ أحْسَنُ الْحَدِیثِ وَ تَفَقَّهُوا فِیهِ فَإِنَّهُ رَبِیعُ الْقُلُوبِ وَ

[ قرآن را بیاموزید، که آن نیکوترین سخن است، در آن اندیشه  3الصُّدُورِ وَ أحْسِنُوا تِلَاوَتَهُ فَإِنَّهُ أَنْفَعُ الْقَصَصِ«]

هاست و نیکو بخوانید؛ زیرا که آن  کنید، که بهار دلهاست، از نورش شفا جویید، که آن شفابخش سینه

 ودمندترین داستان )تاریخ( است. س

آزادی اندیشه، در قالب امر به تفکّر، تعقل، تدبّر و مانند آن، در بیش از سیصد آیه از آیات قرآن کریم مطرح  

 نماید: تر آن که خداوند نزول قرآن را برای هدف تعقّل و تدبّر معرفی میشده است و مهم

 [ 4لَّعَلَّکُمْ تَعْقِلُونَ{]}إِنَّا أنزَلْنَاهُ قُرْءَانًا عَرَبِیًّا 

 ما کتاب خود را به صورت قرآن عربی نازل کردیم تا شاید شما تعقّل کنید. 



 فرماید:  از سوره ص می 29در آیه 

 }کِتَابٌ أنزَلْنَاهُ إِلَیْکَ مُبَارَکٌ لِّیَدَّبَّرُوا آیَاتِهِ وَ لِیَتَذَکَّرَ أوْلُوا الالْبَابِ{

 ایم تا در آیات آن تدبّر کنند و خردمندان متذکر شوند.بر تو نازل کردهاین کتابی است پر برکت که 

ها وره  قرآن کریم، گشودن بند و زنجیرها را از دست و پای مردم و آزاد کردن آنان را یکی از بهترین نعمت

 [ 5تْ عَلَیْهِمْ{.]کانَ  داند: }وَ یَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَ الْأَغْلالَ الَّتیآورد رسالت پیامبر اسلام می 

 دارد. و بارهای سنگین، و زنجیرهایی را که بر آنها بود )از دوش و گردنشان( بر می

 بدترین، زنجیرها، زنجیر جهل و نادانی است که انسان گرفتار آن نمیتواند حقایق را بشناسد. 

 فرماید: د، امام محمد باقر)ع( میانلذا قرآن کریم و معصومین)ع( تأکید فراوان به سؤال کردن از دانشمندان نموده

ئِلُ وَ الْمُتَکَلِّمُ وَ المُْسْتَمِعُ  »وَ قَالَ: الْعِلْمُ خَزَائِنُ وَ مَفَاتِیحُهُ السُّؤَالُ فَاسْألُوا رَحِمَکُمُ اللهُ فَإِنَّهُ یوجرفی العلم أرْبَعَةٌ السَّا

 [ 6وَ الْمُحِبُّ لَهُمْ«.]

ن پرسش است، بپرسید خدایتان رحمت کند چرا که درباره دانش به چهار  های آ هایی است و کلیددانش گنجینه 

 شود: پرسنده، پاسخ دهنده، شنونده، و دوستداران آنان. نفر پاداش داده می 

خدا را سپاسگذارم، یکی از آرزوهای دیرین بنده بر آورده شد، از سالیان پیش هر موقع قرآن کریم را تلاوت  

سؤال بر انگیز بر میخوردم، علاقه داشتم علت و جهت آن را بدانم هر انسانی  کردم به بعضی از مطالبی می

دارایی این حس کنجکاوی است، میخواهد مجهولات برایش روشن شود، مخصوصاً در مسائل قرآنی، این کتاب 

آسمانی ومعجزه خالده رسول گرامی اسلام که در یایی از معارف و مطالب ارزشمند در آن نهفته است آن  

آوری و به صورت سؤال و جواب باذکر منابع و مدارک، تهیه و تنظیم نمودم و در الب را در مرور زمان جمعمط

هایم حل مشکلات و پاسخگویی مندان و دانش پژوهان قرآنی قرار دادم، هدف عمده در همه نوشتهاختیار علاقه

خصوصاً برای جوانانی که حسّ کنج   به سؤالاتی است که در زمینه مسائل اسلامی )حوزوی وغیره( مطرح است

 کاوی و تحقیق برای آگاهی به مسائل دینی و قرآنی دارند. 

 1434شعبان المعظم  3

 حوزه علمیه قم

 محمد باقر فاضلی بهسودی )کوه بیرونی(

.  2[. یوسف، آیه: 4. ] 110[. نهج البلاغة، خطبة  3. ]18ـ  19ـ 92[. بحار الأنوار، 2. ]24[. محمد)ص(، آیه: 1]

 . 245[. کتاب الخصال، ص6. ]157[. اعراف، آیه: 5]



 

 بخش اول: قرآن کریم 

 

   بخش اول: قرآن کریم ▲

 

 ( قرآن کریم دارای چند سوره، آیه، کلمه، حرف... است؟ 1

 

   آن کریم دارای چند سوره، آیه، کلمه، حرف... است؟ ( قر1 ▲

پاسخ: دربارة تعداد آیات، کلمات، حروف و دیگر اطلاعات آماری قرآن، زحمات و تحقیقات فراوانی به وسیلة  

توان به علل محققان علوم قرآنی صورت گرفته است؛ ولی به عللی، در تعـداد آنها اختلاف شده که از جمله می

 د: زیر اشاره کر 

ای دیگر تنها بسم الله را در ابتدای  ای مستقل و عدهها )بجز توبه( بسم الله را آیهای در تمام سورهالف( عده

 شود؛ اند که باعث اختلاف در آیات، کلمات و حروف قرآن میسورة حمد یک آیه محسوب کرده

موجب کم و زیاد شدن آیات    آیه،های چاپی و گاه اشتباه نویسندگان و خطّاطان قرآن در محلب( تفاوت

 شود؛ می

شود؛ مثلاًدر }مَالِکِ یَوْمِ الدِّینَ{ که }ملِکِ یَوْمِ  ها گاهی تعداد حروف کم و زیاد میج( به خاطر اختلاف قرائت

 شود.  الدِّینَ{ نیز خوانده می 

مَلئکه« و »شیطان« و  شود؛ مثل: »مَلآئِکه« و »ها که موجب ازدیاد یا نقصــان حـروف مید( اختلاف رسم الخط 

 »شیطن«. 

دانند؛ ولی آنچه در  ای دو کلمه میای یک کلمه و عدّهز( اختلاف در نوع کلمات، مثلاً: }مَا اَصبَرَهُم{ را عدّه

 رسد.  تر به نظر میآید، از بقیه اقوال صحیحذیل می

(  77439)   77437لمات قرآن،  آیه ـ تعداد ک6218یا   6236سوره، تعداد آیات قرآن 114های قرآن تعداد سوره



[ این تذکر لازم است  2حرف] 322770یا    340740یا   323015و بقولی  321180[، تعداد حروف قرآن 1کلمه]

ترین  که بنا به گفتة مفسر بزرگ قرآن، علامه طبرسی، قول کوفیین منسوب به حضرت علی)ع( بوده و صحیح

 اقوال است.

کسره است و تعداد تشدیدهای قرآن   39586ضمه و  40804ای فتحه و دار 39243گفته شده قرآن دارای 

 باشند. سوره مدنی می 27سوره مکی و  87ها [ از این سوره3است.]  19253

  

 ، نشر اعلمی، بیروت.  301، ص 14[. دایرة المعارف شیعه، شیخ محمد حسین اعلمی حائری، ج 1]

 . 536، ص2[. دایرة المعارف، همان / مرآت العقول، ج2]

 ، مقاله التحقیق فی نفی التحریف.  100، ص9دایرة المعارف، همان / مجله تراثنا، شماره [.3]

 

 ( اولین و آخرین سورۀ قرآن کریم که بر پیامبر)ص( نازل شد ؟ 2

 

   ( اولین و آخرین سورۀ قرآن کریم که بر پیامبر)ص( نازل شد ؟2 ▲

ج: اولین سوره، سوره»علق« یا »مزّمل« یا »مدّثر« و یا »حمد« است. آخرین سوره طبق روایات منقول از اهل 

 بیت)ع( سوره »نصر« میباشد. 

 

 ای که بر پیامبر اکرم)ص( نازل شد کدام است؟ ( اولین وآخرین آیه3

 

   ای که بر پیامبر اکرم)ص( نازل شد کدام است؟ ( اولین وآخرین آیه3 ▲

ج: اولین آیه نازل شده بر پیامبر)ص( آیه نخست سوره علق است که در مکه و در غار حرا نازل شده، }اقْرَأ 

ای که برآن حضرت  بِاسْمِ رَبِّکَ الَّذِى خَلَقَ{ »بخوان به نام پرودگارت که )که جهان را( آفرید.« و آخرین آیه



 از سوره مائده است:  3نازل شده آیه

 تُ لَکُمْ دِینَکُمْ{؛ }الْیَومَْ أکْمَلْ

 »امروز دین شما را کامل کردم«. 

 از سوره بقره است:  281ویا آیه

 ُّّّ نَفْسٍ مَّا کَسَبَتْ وَ هُمْ لایُظْلَمُونَ؛{ کلُ }وَ اتَّقُوا یَوْمًا تُرْجَعُونَ فِیهِ إِلىَ اللهِ ثُمَّ تُوَفىَ

بیند،  شود و ستمى نمىش به تمامى داده مىگردید و به هر کس پاداش عمل»از آن روز که به سوى خدا بازمى

 بیمناک باشید«. 

 [  1البته در این مورد، اقوال دیگری هم وجود دارد که جهت آگاهی بیشتر به کتابهای مربوطه رجوع کنید.]

  

 ، دفتر نشر فرهنگ اسلامی، چاپ سوم.62ـ   54[. پژوهشی در تاریخ قرآن کریم، سید محمد باقر حجتی، ص1]

 

 ( اولین و آخرین آیه در کجا و در چه موضوعی وارد شده است؟4

 

   ( اولین و آخرین آیه در کجا و در چه موضوعی وارد شده است؟4 ▲

ابطه با  ج: اولین آیه در غار حرا و در رابطه با بعثت پیامبر اکرم)ص( نازل شد و آخرین آیه در خم غدیر در ر

 امامت امیرالمؤمنین علی)ع( نازل شده است.  

 

 ترین سوره و آیه قرآن کریم کدام است؟ ترین و کوتاه( طولانی5

 

   ترین سوره و آیه قرآن کریم کدام است؟ترین و کوتاه( طولانی5 ▲



باشد؛  آیه می  3ی کوثر با ی قرآن سورهترین سورهآیه، کوتاه  286ی بقره با ی قرآن سورهترین سورهج: طولانی

  62ی یس یا آیه  ی قرآن آیه اول سورهترین آیهاز سوره بقره است و کوچک  282ی  ی قرآن آیهترین آیهبزرگ

 باشد. ی الرحمن )مدهامتان( میاز سوره

 

 چند سال بر پیامبر اکرم نازل شد؟ ( آیات قرآن در مدت6

 

   ( آیات قرآن در مدت چند سال بر پیامبر اکرم نازل شد؟6 ▲

 سال به طور تدریجی و یکبار به طور دفعی در شب قدر بر پیامبر اعظم)ص( نازل شده است.  23ج: در مدت 

 

 شد؟ انجام  کسی چه  ی ¬ه جزء و حزب از چه زمانی و به وسیلهبندی قرآن ب ( تقسیم7

 

   شد؟ انجام  کسی چه ی¬بندی قرآن به جزء و حزب از چه زمانی و به وسیله( تقسیم7 ▲

حزب از کارهایی است که توسط متصدیان امر قرائت قرآن انجام گرفته   120ج: تقسیم قرآن به سی جزء وبه 

تا مردم بتوانند قرآن را در مدت معینی )مثلاً یک ماه( ختم کنند البته در برخی از روایات آمده است که  است 

 [ 1تقسیم قرآن به جزء در زمان پیامبر)ص( نیز سابقه داشته و مصحف علی)ع( دارای هفت جزء بوده است.] 

 [ 2و حزب تقسیم شد.] ای نیز معتقدند به دستور مأمون عباسی قرآن به اعشار، اخماس، جزء عده

  

 . 60[. کلیات علوم قرآن، محسن اسماعیلی، نشر بنیان، ص 1]

 . 312، ص1و آن از التمهید، ج  70[. دانستنیهای علوم قرآن، سید محمد حسن جواهری، نشر امین، ص2]

 



 ( پیشینۀ ترتیب نزول وترتیب کنونی قرآن 8

 

   ( پیشینۀ ترتیب نزول وترتیب کنونی قرآن8 ▲

فرمایند: طبق روایات که مورد اتفاق است و اکثر دانشمندان به آن وثوق  ج: مرحوم آیت الله معرفت)ره( می

 دارند، مبنای کار خود قرار دادیم که مهمترین آن روایت ابن عباس و جابر بن زید و چند تن دیگر است.  

ای، قبل ل سورهایم، بنا بر این اگر چند آیه او ها را ملاک قرار دادهما در ترتیب و تنظیم نزول، اوائل و آغاز سوره

ای که آیات اولیه آن قبلاً  از سوره دیگر نازل شده و آیات دیگر آن پس از این سوره نازل شده باشد، همان سوره

 نازل شده، در این ترتیب، مقدم خواهد بود.  

سوره است و فهرست سوره مدنی که پس از آن ذکر شده   86های مکی که فهرست آن ذیلاً آمده،  تعداد سوره

 هایی که مورد اختلاف و مورد بحث قرار گرفته است. وره است، صرف نظر از سورهس 28

 86های مکی: سوره

ترتیب  

 نزول 
 نام سوره 

ترتیب  

 در قرآن 

  

ترتیب  

 نزول 
 نام سوره 

ترتیب  

 در قرآن 

1 

2 

3 

4 

5 

6 

7 

 العلق 

 القلم 

 المزمل 

 المدثر

 الفاتحة

 المسد 

 التکویر

96 

68 

73 

74 

1 

111 

81 

18 

19 

20 

21 

22 

23 

24 

 الکافرون

 الفیل 

 الفلق

 الناس

 التوحید

 النجم 

 عبس

109 

105 

113 

114 

112 

53 

80 



8 

9 

10 

11 

12 

13 

14 

15 

16 

17 

 الاعلی 

 اللیل

 الفجر 

 الضحی

 الشرح

 العصر

 العادیات 

 الکوثر

 التکاثر

 الماعون 

87 

92 

89 

93 

94 

103 

100 

108 

102 

107 

25 

26 

27 

28 

29 

30 

31 

32 

33 

34 

 القدر

 الشمس

 البروج

 التین

 قریش

 القارعة

 قیامة

 الهمزة 

 المرسلات

 ق

97 

91 

85 

95 

106 

101 

75 

104 

77 

50 

  

ترتیب  

 نزول 
 نام سوره 

ترتیب  

 در قرآن 

  

ترتیب  

 نزول 
 نام سوره 

ترتیب  

 در قرآن 

35 

36 

37 

38 

 البلد

 الطارق

 القمر

 ص

90 

86 

54 

48 

54 

55 

56 

57 

 الحجر 

 الأنعام 

 الصافّات

 لقمان 

15 

6 

37 

31 



39 

40 

41 

42 

43 

44 

45 

46 

47 

48 

49 

50 

51 

52 

53 

 الاعراف

 الجن

 یس

 الفرقان

 فاطر

 مریم 

 طه

 الواقعة 

 الشعراء

 النمل

 القصص

 الإسراء

 یونس

 هود

 یوسف 

7 

72 

36 

25 

35 

19 

20 

56 

26 

27 

28 

17 

10 

11 

12 

58 

59 

60 

61 

62 

63 

64 

65 

66 

67 

68 

69 

70 

71 

72 

 سبأ

 الزمر

 غافر

 فصّلت

 الشوری 

 الزخرف 

 الدخّان 

 الجاثیه 

 الاحقاف 

 الذّاریات

 الغاشیه

 الکهف 

 النحل

 نوح

 ابراهیم 

34 

39 

40 

41 

42 

43 

44 

45 

46 

51 

88 

18 

16 

71 

14 

  



ترتیب  

 نزول 
 نام سوره 

ترتیب  

 در قرآن 

  

ترتیب  

 نزول 
 نام سوره 

ترتیب  

 در قرآن 

73 

74 

75 

76 

77 

78 

79 

 الانبیاء

 المؤمنون 

 السّجدة 

 الطور

 الملک

 الحاقة

 المعارج 

21 

23 

32 

52 

68 

69 

70 

80 

81 

82 

83 

84 

85 

86 

 النبأ 

 النازعات

 الإنفطار

 الإنشقاق 

 الروم

 العنکبوت

 المطفّفین

78 

79 

82 

84 

20 

29 

83 

  

ـ سوره فاتحه از روایات ابن عباس ساقط شده و به استناد روایت جابر بن زید به نقل از الاتقان سیوطی، ص 1

 به آن اضافه کردیم.  26، ص 2، و تصریح تاریخ یعقوبی، ج1، ج 25

  

 28های مدنی: سوره

ترتیب  

 نزول 
 نام سوره 

ترتیب  

 در قرآن 

  

ترتیب  

 نزول 
 نام سوره 

ترتیب  

 در قرآن 

87 

88 

89 

 البقره

 الأنفال 

 آل عمران 

2 

8 

3 

101 

102 

103 

 الحشر

 النصر 

 النور

59 

110 

24 



90 

91 

92 

93 

94 

95 

96 

97 

98 

99 

100 

 الاحزاب

 الممتحنة

 النساء

 الزلزال

 الحدید 

 محمد 

 الرعد

 الرحمن 

 الانسان 

 الطلاق

 البینة 

33 

60 

4 

99 

57 

27 

13 

55 

76 

65 

98 

104 

105 

106 

107 

108 

109 

110 

111 

112 

113 

114 

 الحج

 المنافقون

 المجادلة 

 الحجرات 

 التحریم

 الجمعه 

 التغابن

 الصف

 الفتح 

 المائدة 

 برائة 

22 

63 

58 

29 

66 

62 

64 

61 

48 

5 

9 

 

 ( کیفیت نزول قرآن کریم9

 

  ( کیفیت نزول قرآن کریم9 ▲

ج: شکی نیست که کیفیت نزول قرآن با چگونگی ترتیب فعلی آن فرق دارد زیرا اولین آیات نازل شده بر  

های کوچک که در پایان قرآن آمده است قبل از هجرت پیامبر)ص( آیات نخستین سوره علق بود و بیشتر سوره

پیش از پاسخ به فلسفه ترتیب فعلی قرآن باید به این نکته توجه اند. با توجه به آنچه گذشت و در مکه نازل شده



 آوری شد یا توسط دیگران؟ شود که آیا قرآن توسط پیامبر)ص( به ترتیب فعلی جمع

آوری شده است که  بسیاری از محققان عقیده دارند که قرآن کریم بوسیله پیامبر اکرم)ص( به ترتیب فعلی جمع

خاصی است که بین انتهای هر سوره با ابتدای سوره دیگر وجود دارد وعلامه    های آن ارتباطیکی از حکمت

 ها به برخی از آنها اشاره کرده است. طبرسی در مجمع البیان در ابتدای سوره

آوری شده است؛ گویند: چون  ولی دانشمندانی که بر این باورند که قرآن مجید پس از رحلت پیامبر)ص( جمع

شد و این نام در زمان پیامبر)ص( نیز مشهور بود. اصحاب پیامبر)ص( تاب گفته میبه سوره حمد فاتحة الک

 [ 1اند.] ها را تقریباً به ترتیب بزرگی سوره گرد آوردهسوره حمد را در ابتدای قرآن و سپس سایر سوره

  

توسط پیامبر   [. دانشمندانی چون آیت... خویی، آیت... حسن زاده آملی، سید مرتضی و... معتقدند که قرآن 1]

جمع آوری شده و اندیشمندانی چون طباطبایی، ایت ا.. معرفت، سیوطی و... معتقدند که قرآن پس از رحلت  

پیامبر)ص( جمع آوری شد. برای کسب اطلاع بیشتر وادله طرفین ر.ک: قرآن در اسلام، علامه طباطبایی،  

 آیت ا... خویی و تاریخ قرآن، دکتر رامیار و... . ، البیان، 1، الاتقان، سیوطی، ج1التمهید، آیت ا... معرفت، ج

 

 ( چگونگی جمع آوری قرآن کریم 10

 

  ( چگونگی جمع آوری قرآن کریم10 ▲

 ج( در این زمینه دو نظریه مهم بین محققین وجود دارد: 

لد، پس از رحلت پیامبر)ص( انجام گرفته است. دوره پیامبر  ها در یک ج آوری ومرتب کردن سورهـ جمع1

پایان یافت و آیات قرآن که بر قطعاتی از چوب، سنگ، پوست، استخوان، حریر و کاغذ ضبط شده بود، همچنان  

ها  بطور پراکنده، موجود بود و گروهی از حافظان قرآن نیز آن رادرسینه داشتند. در دوره پیامبر)ص( آیات سوره

ها تکمیل و نامهای آنها تعیین شده بود، ولی جمع آنها در یک مجلد در اوراق به هم پیوسته بعداً  ب و سورهمرتّ

آوری  ای بودندو تا وقتی وحی قطع نشده بود، جمعانجام گرفت؛ زیرا در زمان پیامبر، هر آن در انتظار نزول آیه

انجام آن، جز با انقضاء دوره پیامبری و تکمیل   آمد وها در یک مجلّد کار درستی به شمار نمیآیات و سوره

 وحی میّسر نبود. 



ها مرتّب نشده و آنها را در محل  گوید: تمام قرآن در زمان پیامبر)ص( نوشته شده بود، ولی سورهسیوطی می

 [ 1واحدی جمع نیاورده بودند.] 

ی در وراء فراش من است آن را  امام صادق)ع( نیز گفته است که پیامبر)ص( به علی)ع( فرمود: قرآن در صفحات 

 [ 2آوری کن و از بین مبر.] بگیر و جمع

آوری قرآن قیام کرد، امام علی  اول کسی که پس از در گذشت پیامبر)ص( و حسب وصیت او، مستقیماً به جمع

ن  بن ابی الطالب)ع( بود پس از وی زید بن ثابت به امر ابوبکر به این کار پرداخت و چندتن دیگر از جمله اب

مسعود و ابی بن کعب و ابوموسی اشعری نیز به این کار دست زدند، تا اینکه زمان عثمان فرا رسیدو او به یکی  

کردن مصحفهای مختلف دستور داد و نسخه هائی از آن را به نقاط دیگر فرستاد، تا مردم تنها از این مصحف  

 استفاده کنندو مصحفهای دیگر را کنار بگذارند.  

آوری نمود. حسب ترتیب نزول مرتّب بود و آنچه در مکه نازل شده بر آنچه  ضرت علی)ع( جمعقرآنی را که ح

در مدینه فرود آمده، تقدم داشت و ناسخ بر منسوخ تأخر، با اشاره به زمان و علل و مناسبتهای نزول اما  

فت سوره بزرگ  های کوچک، ههای بزرگ برسورهآوری صحابه دیگر، به ترتیبی دیگر بود، تقدم سورهجمع

ای )برائت، نحل،  آیه 100های عمران، نساء، مائده، انعام، اعراف و انفال( در اول و پس از آنها، سوره)بقره، آل

  20هایی باکمتر از صد آیه که در حدودهود، یوسف، کهف، اسراء، انبیاء، طه، مؤمنون و شعراء( و مثانی )سوره

هایی با  شود( و در آخر مفصلّیات )سورههایی که با »حم« آغاز میهها »حم ها« )سورسوره است( و سپس از آن

 گویند( قرار گرفته اندکه به ترتیب فعلی نزدیک است.  تر به علت کثرت فواصل، آنها را مفصلیات میآیات کوتاه

حقیق  آنچه گفته شد نظر راویان اخبار و محققانی است که درباره علوم قرآن از صدر اول تا امروز بحث و ت 

 [ 3اند و تقریباً تمام نویسندگان و محققان سیره و تاریخ نسبت به آن متفقند.]کرده

ی اول کسانی هستند که درباره جمع قرآن منکر این تفصیلند و معتقدند که قرآن با همین  ـ و در مقابل نظریه2

د: قاضی و ابن انباری و  نظم و ترتیب موجود مربوط به زمان پیامبر)ص( است و گروهی از علماء پیشین مانن

 اند. [ بر همین عقیده4کرمانی و طیبی]

گوید: قرآن به کیفیتی که هم اکنون در دست است در  سید مرتضی)ره( نیز در این نظر با آنان همراه است و می

آوری و تألیف شده است، به دلیل اینکه در همان زمان تمام قرآن را تدریس وحفظ  زمان پیامبر)ص( جمع

خواندند و  د، تا آنجا که گروهی از صحابه برای حفظ آن تعیین شده بود و قرآن در نزد حضرتش می میکردن

گروهی دیگر از اصحاب مانند عبد الله بن مسعود و اُبّی بن کعب به کرات قرآن را در نزد پیامبر)ص( ختم  

و مرتّب و و بدون  آوری شده گمان دلیل بر آن است که قرآن در همان وقت جمعکردندو این همه، بی

 [ 5پراکندگی بوده است.] 



 [ 6اند.]و مرحوم آیت الله العظمی خوئی)ره( نظر گروه اخیر را ترجیح داده

  

 . 240، ص1و الزرقانی، مناهل العرفان، ج 57، ص1[. سیوطی، الاتقان، ج1]

 به نقل از تفسیرعلی بن ابراهیم.48، ص 92[. مجلسی، بحار الانوار ج2]

 .  109، ص1فت، تلخیص التمهید، ج[ آیت الله معر3]

 . 15، ص 1[. مجمع البیان، ج 4]

 . 62، ص1[. الاتقان، ج5]

 . 257ـ   278[ البیان فی تفسیر القرآن ص6]

 

 ( واژگان سوره و آیه در چه زمانی و به وسیله چه کسی بیان شده است؟ 11

 

  ره و آیه در چه زمانی و به وسیله چه کسی بیان شده است؟ ( واژگان سو11 ▲

ای بر درستی سخن حق تعالی است؛ یا آنکه هر آیه  ج: آیه به معنای علامت است؛ زیرا هر آیه از قرآن، نشانه

 مشتمل بر حکمی از احکام شرعی یا حکمت و پندی است.  

؛ زیرا هر سوره آیاتی را در برگرفته و به آن احاطه  سوره، از سور بلد )دیوار بلندی و محیط به شهر( گرفته شده

 [ 1هایی را دربرگرفته است.] دارد؛ مانند حصار )سور( شهر که خانه

هایی است که طبق اشاره و ارشاد پیامبر  آیه در اصطلاح عبارت از بخشی از حروف و یا کلمات و یا جمله

نی است که میان دو »بسمله« قرار دارد.  اکرم)ص( حدود آن مشخص شده است و سوره بخشی از آیات قرآ 

  30شود که میان دو سوره انفال و برائت »بسم الله الرحمن الرحیم« وجود ندارد. و »بسم الله« در آیه  یادآوری می

 [ 2دهد.]سوره نمل، فاصلة میان دو سوره نشان نمی

که در زمان ما مراد است؛ همان  آیه و سوره در عصر پیغمبر)ص( و در اصطلاح قرآن نیز به همین معنایی است 

َّّّ فُصِّلَتْ گونه که در برخی از آیات شریفه و روایات، بدین معنا آمده است؛ }الر * کِتَابٌ أحْکِمَتْ ءَایَاتُهُ ثمُ

 (؛ 1مِن لَّدُنْ حَکِیمٍ خَبِیرٍ{ )هود/ 

آگاه ]نازل گردیده[  »این کتابی است که آیاتش استحکام یافته؛ سپس تشریح شده و از نزد خداوند حکیم و 



 است« 

 (؛ 2خواند.« )جمعه/ }یَتلُوا عَلَیهِم آیَاتِهِ{؛ »که آیاتش را بر آنها می

 (؛ 23عَبْدِنَا فَأتُواْ بِسُورَةٍ مِّن مِّثْلِهِ...{ )بقره/ }وَ إِن کُنتُمْ فىِ رَیْبٍ مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلىَ

ایم شک و تردید دارید، )دست کم( یک سوره همانند آن  ه»و اگر درباره آنچه بر بنده خود ]پیامبر[ نازل کرد

 گویید!«.بیاورید و گواهان خود را ـ غیر خدا ـ براى این کار، فرا خوانید اگر راست مى

ادَتهُّْمْ إیِمَانًا وَ هُمْ }وَ إِذَا مَا أنزِلَتْ سُورَةٌ فَمِنْهُم مَّن یَقُولُ أیُّکُمْ زَادَتْهُ هَذِهِ إیِمَانًا فَأمَّا الَّذِینَ ءَامَنُواْ فَزَ

 (؛ 124یَسْتَبْشِرُونَ{؛ )توبه/

گویند: »این سوره، ایمان کدام یک از شما را  شود، بعضى از آنان )به دیگران( مىاى نازل مى»و هنگامى که سوره

رحمت الهى(    اند، بر ایمانشان افزوده و آنها )به فضل وافزون ساخت؟!« )به آنها بگو:( اما کسانى که ایمان آورده

 خوشحالند«. 

 قال رسول الله)ص(:

هَا، لَمْ یَرَ فِی نَفْسِهِ وَ مَالِهِ »مَنْ قَرَأ أربَعَ آیَاتٍ مِنْ أوَّلِ الْبَقَرَةِ، وَ آیَةَ الْکُرْسِیِّ، وَ آیَتَیْنِ بَعْدَهَا، وَ ثَلاثَ آیَاتٍ مِنْ آخِرِ

 ایَنْسَى الْقرآن«؛  شَیْئاً یَکْرَهُهُ، وَ لایَقْرَبُهُ شَیْطَانٌ، وَ لَ

»کسى که چهار آیه از اول سوره بقره و آیة الکرسى و دو آیه بعدش و سه آیه آخر آن سوره را بخواند، در خود  

 و مالش چیز ناخوشایندى نخواهد دید و شیطان به او نزدیک نشده، قرآن را نیز فراموش نخواهد کرد«. 

نای مصطلح زمان ما استعمال شده که دارای مبدأ و منتها  شود که آیه، در همان معاز این روایت معلوم می

 [ 3است.]

ها به وسیله چه کسی بوده ودر چه زمانی واقع شده، بین علماء نظرهای متفاوتی  دربارة این که نام گذاری سوره

ها توقیفی بوده است و بوسیلة شخص پیامبر اکرم)ص(  اند که: نام سورهای بر این عقیدهوجود دارد؛ عده

ها هایی که در خود سورهاند که: نامها بر حسب مناسبتای بر این عقیدهنامگذاری شده است. در مقابل عده

ای وجود داشته، منشأ نامگذاری  وجود داشته بر آنها گذاشته شده است، مثلاً قصه و یا کلمه خاصی که در سوره

 شده است.  

حیات پیامبر اکرم)ص( دارای نام و یا نامهایی بوده است که  های قرآن همزما ن با  ای نیز عقیده دارند سورهعده

ها و حتی برخی از از طریق وحی مشخص شده بود. پس از وفات پیامبر)ص( نیز با مرور زمان، بعضی از سوره

آیات، بخاطر داشتن خصوصیات و مزایا، مسایل و موضوعات خاصی، دارای عناوین و اسامی دیگر گردیده که  

 [ 4به آن سوره، داده شده است.] از جانب علما  

های قرآن از طرف  آید، چرا که بعید است هیچ نامی بر سورهتر به نظر میاز سه قول مذکور، قول سوم قوی



ای از همان ابتدا از مسلمین، در طول گذشت زمان گذاشته نشده باشد و همچنین بعید است که هیچ سوره

 جانب وحی و پیامبر)ص( دارای نامی نباشد. 

  

 ، سمت.  75[. تاریخ قرآن، آیت الله معرفت، ص1]

 . 84و 65[. پژوهشی در تاریخ قرآن کریم، دکتر سید محمد باقر حجتی، دفتر نشر فرهنگ اسلامی، ص2]

 .  130و129[. ر.ک: تاریخ و علوم قرآن، ابوالفضل میر محمدی، دفتر انتشارات اسلامی، ص3]

 . 100ـ   95دفتر نشر فرهنگ اسلامی، ص [. ر.ک: تاریخ قرن، سید محمد باقر حجتی،4]

 

 ( نقطه گذاری قرآن کریم در چه زمانی و توسط چه کسی انجام گرفت؟  12

 

 ( نقطه گذاری قرآن کریم در چه زمانی و توسط چه کسی انجام گرفت؟  12 ▲

نقطه را مشخص کند، خالی بود و  ج( مصحفها در صدر اسلام از هر نشانه و علامتی که حروف نقطه دار و بی

و  شدند. همچنین حرکت لذا بین »با«»یا«»ثا«تفاوتی نبود و نیز »ج« و »ح« و »خ« از یکدیگر تشخیص داده نمی 

شدو خواننده خود باید، به هنگام  اعراب حروف و کلمات، به وسیله فتحه، کسره، ضمه و تنوین نشان داده نمی

قرائت با توجه، به قرائنی آنها را از یکدیگر تمیز دهد و وزن کلمه و چگونگی اعراب آنرا شخصا بشناسد. از  

د و جز از طریق شنیدن، خواندن و قرائت قرآن  این رو، در صدر اوّل قرائت قرآن فقط به سماع و نقل موکول بو

 تقریبا ممتنع بود و تنها از روی مصحف، قرائت قرآن میسر بود. 

هایی از قرائتهای مختلف را که  شد. ذیلاً نمونههای »تبلو«، »نبلو«، »تتلو«و»یتلو«هیچ فرقی داده نمیمثلاً: بین کلمه

 شود:  ده، آورده میدر اثر خالی بودن مصحفها از نقطه، واقعا رخ دا

 [ 1: »نُنشُزُها«»نُنشِرُها«»نَنشُزهاُ« »نَنشُرُها«]259ی ـ سوره بقره، آیه1

 [ 2: »یعلّمه«»نعملّه«]48ـ سوره آل عمران، آیه 2

 [3: »تبلو«»تتلو«]30ـ سوره یونس، آیه  3

 [ 4: »لَنُبَوّئَنَّهُم«»لَنُثوینّهم«]58ـ سوره عنکبوت، آیه4

 [5نجازی«»یجازی«]: »17ـ سوره سبأ، آیه5



 [ 6: »فتبیّنوا«»فتشبتوا«]6ـ سوره حجرات، آیه  6

این چند مورد بعنوان نمونه ذکر شدوگرنه از این قبیل اختلافات، بسیار است علاوه برآنکه نفوذ و رخنه اقوام 

غیر عرب در جزیره العرب و گسترش تعداد و جمعیت آنان، با گسترش قلمرو اسلام، خود موجب وجود  

شد این کار ادامه داشت تا زمان حجاج بن یوسف ثقفی که از جانب عبدالملک بن مروان  در قرائت می اختلاف

 دادند نقطه تمیز می( حاکم عراق بود، مردم بابکار بردن نقطه در خط، حروف نقطه دار را از حروف بی75ـ    86)

که از شاگردان امیرالمومنین)ع( و این کار توسط یحیی بن یعمر و نصربن عاصم، شاگردان ابوالاسوددئلی »

 [ 7بود«متداول شد.]

کند که مردم، چهل و چند سال، تازمان عبدالملک بن مروان با قرآن عثمان  [ حکایت می8ابو احمد عسکری]

سروکار داشتند، در این وقت تغییراتی زیاددر قرآئت قرآن رخ دادو در عراق منتشر شد. حجاج بن یوسف،  

امر به کتّاب و نویسندگان خود اظهار کرد و از آنان خواست که برای حروف مشابه  نگرانی خود را از این 

یکدیگر، علائم ونشانه هائی وضع کنند تا تشخیص آنها از یکدیگر ممکن باشد. گفته شده است که نصربن 

 [ 9عاصم این امر را بعهده گرفت و نقطه را در حروف بکاربرد.] 

هجری قمری، اعراب گذاری  53الی  50ی که قرآن را بین سالهای و به گفته بیشتر مورّخان نخستین کس

 [ 10.] بود( ع)علی  امام شاگردان  از یکی_دئلی  ابوالاسود_کرد

  

 . 368، ص 2[. مجمع البیان، ج 1]

 . 444، ص 2[. مجمع البیان، ج 2]

 . 105، ص 5[. مجمع البیان، ج 3]

 . 130، ص 5[. مجمع البیان، ج 4]

 . 290، ص 8[. مجمع البیان، ج 5]

 . 131ص  9وج94، ص 3مجمع البیان، ج [. 6]

 . 722، ص 3[ دائرة المعارف، قرن بیستم، ج7]

 . 399[. التصحیف ص8]

 .32، ص2[. ابن خلکان، ج 9]

 . 532[. تاریخ قرآن، دکتر رامیار، نشر امیرکبیر، ص10]

 



 ( کدام سوره های قرآن کریم هم مکی وهم مدنی هستند؟ 13

 

   ( کدام سوره های قرآن کریم هم مکی وهم مدنی هستند؟13 ▲

اند. سیوطی در بیانی مفصل، استثنائات آیات در  ج: بسیاری از مفسران قرآن کریم، به این سؤال پاسخ مثبت داده

ه استثناء است های مکی و مدنی را ذکر کرده است؛ مثلاً گفته است: در سورة بقره که مدنی است، دو آی سوره

 از سوره بقره:  109که آیات 

بَعْدِ ما تَبَیَّنَ لَهُمُ الْحَقُّ  }وَدَّ کَثیرٌ مِنْ أهْلِ الْکِتابِ لَوْ یَرُدُّونَکُمْ مِنْ بَعْدِ إیمانِکُمْ کُفَّاراً حَسَداً مِنْ عِنْدِ أنْفُسِهِمْ مِنْ 

 ءٍ قَدیرٌ{؛ کُلِّ شَیْ نَّ اللهَ عَلىفَاعْفُوا وَ اصْفَحُوا حَتَّى یَأتِیَ اللهُ بِأمْرِهِ إِ 

کردند شما را بعد از اسلام و  »بسیارى از اهل کتاب، از روى حسد ـ که در وجود آنها ریشه دوانده ـ آرزو مى

ایمان، به حال کفر باز گردانند با اینکه حق براى آنها کاملا روشن شده است. شما آنها را عفو کنید و گذشت  

 فرمان خودش )فرمان جهاد( را بفرستد خداوند بر هر چیزى تواناست«.  نمایید تا خداوند

 باشد.  از همین سوره می 272و آیه  

لاَّ ابْتِغاءَ وَجْهِ اللهِ وَ ما  }لَیْسَ عَلَیْکَ هُداهُمْ وَ لکِنَّ اللهِ یَهْدی مَنْ یَشاءُ وَ ما تُنْفِقُوا مِنْ خَیْرٍ فَلِأنْفُسِکُمْ وَ ما تُنْفِقُونَ إِ

 تُنْفِقُوا مِنْ خَیْرٍ یُوَفَّ إِلَیْکُمْ وَ أنْتُمْ لا تُظْلَمُونَ{؛ 

کند. و هر مالى که  »هدایت یافتن آنان بر عهده تو نیست، بلکه خداست که هر که را که بخواهد هدایت مى

به  کنید ثوابش از آن خود شماست و جز براى خشنودى خدا چیزى انفاق و هر چه انفاق پاداش آن انفاق مى

 رسد و بر شما ستم نخواهد شد«.شما مى

کند.  ولی التمهید )آیت الله معرفت( وجود آیات مدنی در سور مکی، و آیات مکی در سور مدنی را قبول نمی

 [ 1دهد.] آیات استناد شده )به نظر دیگران( را نقل کرده و جواب می

  

 .1377، دفتر تبلیغات اسلامی، 135[. درسنامة علوم قرآن، حسین جوان آراسته، ص1]

 

 های قرآن و دلیل شهرت آن به این نام چیست؟  ( نام14



 

 های قرآن و دلیل شهرت آن به این نام چیست؟  ( نام14 ▲

اند، تا جایی که به بیش ازنود نام رسیده است، فقط تعداد اندکی از این  ی برشمردهج: برای قرآن اسامی بسیار 

رود. اسامی معروف قرآن، که برگرفته از آیات  عناوین اسم قرآن است، وبقیه در واقع اوصاف قرآن به شمار می

اند. از اوصاف  دانسته  آن است، عبارت است از: قرآن، کتاب، ذکر، فرقان، و بعضی تنزیل را نیز جزو اسامی قرآن

 [ 1قرآن میتوان به کریم، هادی، نور، بیّنه، مبین، و... اشاره کرد.] 

»قرآن« که یکی ازاسامی آخرین کتاب آسمانی است، از دیگر اسامی آن شهرت فزون تری یافته است، این  

یت)ع( باشد؛ چنانکه  تواند به جهت استفادة این نام در خود قرآن و سخنان پیامبر اکرم)ص( و اهل بشهرت می

 (: 9فرماید)اسراء/خدای متعال می

 هِیَ أقْوَمُ{؛  }إِنَّ هذَا الْقرآن یَهْدی لِلَّتی

 کند«. تر از سایر ادیان است، راهنمایی می»به طور قطع این قرآن به آیینی که محکم

 و در سخنان پیامبر اکرم)ص( آمده است:  

 [ 2 کَقِطَعِ اللَّیْلِ الْمُظْلِمِ فَعَلَیْکُمْ بِالْقرآن فَإِنَّهُ شَافِعٌ مُشَفَّعٌ وَ مَاحِلٌ مُصَدَّقٌ«] »فَإِذَا الْتَبَستَْ عَلَیْکُمُ الْفِتَنُ

ها چون شب تار شما را احاطه کرد به قرآن روی آورید، که قرآن شفاعتگرى است که شفاعتش »هنگامی که فتنه

 کنند«.  نماید و تصدیقش مىمى گردد و با هر کس بحث کند حجّت را بر او تمامقبول مى

 فرماید:  و امام صادق)ع( می

 [؛  3«]»مَنْ قَرَأ فِی الْمُصْحفَِ مُتِّعَ بِبَصَرِهِ وَ خُفِّفَ عَنْ وَالِدَیْهِ وَ لَوْ کَانَا کَافِرَیْنَ

چه   شود اگرگردد و براى پدر و مادرش تخفیف داده مى»کسى که از روى قرآن بخواند، عمر چشمش زیاد مى

 کافر باشند«.  

  

 .  74ـ  71[. تاریخ قرآن محمد هادی معرفت، ص1]

 .  16، حدیث 17، ص 89و بحارالانوار، ج  599، ص2[. الکافی، ج2]

 . 417، ص4[. کافی، محمد ابن یعقوب کلینی، دارالکتب الاسلامیة، ج3]

 



   گویند؟ ( چرا سوره حمد را »سبع المثانی« می15

 

 گویند؟  ( چرا سوره حمد را »سبع المثانی« می15 ▲

ج: یکی از نامهای سورة حمد »سبع المثانی« است. سبع به معنای هفت است و این سوره هفت آیه دارد. در  

کی در مکه و بار  شود یا چون دوبار، ی وجه نامگذاری آن به الثانی گفته اند: چون در هر نماز دوبار خوانده می

 [ 1دیگر در مدینه نازل شده است.] 

 سوره حجر آمده:   87بسیاری از مفسران این کلمه را که در آیه 

 وَ الْقرآن الْعَظیمَ{؛ }وَ لَقَدْ آتَیْناکَ سَبْعاً مِنَ الْمَثانی

 »ما سبع المثانى و قرآن بزرگ را به تو دادیم«.

 [ 3اند.]ز به همین مطلب اشاره کرده[ روایات نی 2اند.]بر سوره حمد حمل کرده

  

 ، مؤسسه الاعلمی للمطبوعات.  47، ص1[. ر.ک: مجمع البیان، علامه طبرسی)ره(، ج1]

، دارالکتب الاسلامیه، /تفسیر نمونه، آیت الله مکارم  201، ص 12[. ر.ک: تفسیر المیزان، علامه طباطبایی، ج2]

 یه.  ، دارالکتب الاسلام129، ص11شیرازی و دیگران، ج

 ، مؤسسه آل البیت.  157، ص4[. ر.ک: مستدرک الوسائل، محدث نوری، ج3]

 

 ( کدام سوره های قرآن سجده واجب دارند؟ 16

 

   ( کدام سوره های قرآن سجده واجب دارند؟16 ▲

 آیه علق،  سوره  ـ4   .62  آیه نجم،  سوره  ـ3    . 37لت، آیه فصّ سوره ـ2   .5ـ سوره سجده، آیه 1ج: چهار سوره: 

19 . 



 

 ( اثبات تحریف نشدن قرآن 17

 

   ( اثبات تحریف نشدن قرآن17 ▲

ج: جواب اجمالی: تحریف اقسامی دارد، یکی تحریف معنوی که همان تفسیر به رأی است و صاحبان عقاید  

فاسد مرتکب چنین تحریفی در قرآن شده اندو دیگری تحریف لفظی است که دو قسم است: اما تحریف به  

وریات دین است و تحریف  ای به قرآن که این نوع تحریف، بطلانش از ضرزیاده یعنی اضافه نمودن کلمه یا آیه

به کاهش هم نوعی دیگر از تحریف لفظی است که ادّله زیادی بر عدم آن اقامه گردیده است: مانند آیات  

 ( }إِنَّا نحَّْنُ نَزَّلْنَا الذِّکْرَ وَ إِنَّا لَهُ لحََّافِظُونَ{؛ »ما قرآن را نازل کردیم: و مابطور قطع نگهدار آنیم«  9)حجر/

ِّ یَدَیْهِ وَ لا  }إِنَّ الَّذِینَ کَفَرُوا بِالذِّکْرِ لَمَّا جَاءَهُمْ وَ إِنَّهُ لَکِتَابٌ عَزِیزٌ* لایَأتِیهِ الْبَاطِلُ مِن بَینْ (42ـ   41و )فصلت/ 

 مِنْ خَلْفِهِ تَنزِیلٌ مِّنْ حَکِیمٍ حَمِیدٍ{؛ 

است قطعاً شکست ناپذیر، که   »کسانیکه به این ذکر )قرآن( هنگامی که به سراغ شان آمد کافر شدند و این کتابی 

آید؛ چرا که از سوی خداوند حکیم و شایستة  هیچگونه باطلی، نه پیش رو و نه از پشت سر، به سراغ آن نمی

 نازل شده است«. 

و برخی روایات و ضرورت تواتر قرآن و... و اجماع مسلمین بر اینکه همین قرآنی که در دست مسلمین است  

ک پیغمبر)ص( نازل شده است و یک حرف و کلمه نه به آن اضافه و نه از آن کم به همین صورت بر قلب مبار

 گردیده است. 

ج: تفصیلی: قرآن معجزه و سند جاوید دین خداست و در تاریخ پرفراز و نشیب خود دست تغییر و تحریف  

و در این جهت نیز  هیچ نقص و نقصان یا افزایشی بستر زمان را به سلامت زیر پا نهاده بدان راه نیافته و بی

افتخاری بر افتخارات خویش افزوده است، چرا که قرآن مظهر عزت و حقانیت خداست و خود حفظ و صیانت  

 آن را بر عهده گرفته است.

شود، یکی تحریف  [ و به دو قسم کلی تقسیم می1تحریف در لغت به معنای تغییر دادن و تبدیل نمودن است.] 

ست یعنی تفسیر آیات قرآن به معنایی که هدف و مقصود نیست و این نوع  معنوی که همان تفسیر به رأی ا

تحریف در قرآن واقع شده است؛ زیرا اغلب بدعت گذاران و صاحبان عقاید فاسد مرتکب چنین تحریفی در  

فرماید: »ما آمن بی من  [ در روایات اسلامی از چنین تفسیری شدیداً نهی شده است. خداوند می2اند.] قرآن شده



 [ 3فسّر کلامی بر أیه؛ آن کسی که کلام مرا به رأی خویش تفسیر کند به من ایمان نیاورده است«.]

و قسم دیگر تحریف لفظی است که خود بر دو نوع است: یکی تحریف به افزایش )تحریف به زیاده(، یعنی  

افته است و بطلان آن در  اضافه کردن به کلمات یا آیات قرآن کریم. تحریف بدین معنا اصلاً راهی به قرآن نی

[ اهتمام فوق العاده مسلمانان در حفظ و یادگیری قرآن  4باشد،] میان تمام مسلمانان از ضروریات و بدیهیات می

 و قرائت، مانع از وقوع چنین تحریفی بود. 

نوع دیگر تحریف لفظی، تحریف به کاهش )تحریف به نقیصه( است، به این صورت که از قرآن کلمه یا جمله 

ای حذف گردیده باشد، به طوری که قرآن موجود، بر آنچه از آسمان نازل گردیده است مشتمل  و آیه یا سوره

نباشد و قسمتی از آن در موقع تدوین و یا در دورانهای بعدی از بین رفته باشد. عدم وقوع این نوع تحریف در  

 ئه گردیده است از جمله: قرآن نیز واضح است. برای نفی تحریف از قرآن دلایل و شواهدی ارا

  
 : شیعه دانشمدان  آرای  ـ1

  نظر اتفاق قرآن، تحریف  عدم  مورد در  دین فروع و اصول  از بخشهایی در  اختلاف داشتن  وجود با مسلمانان 

  صدوق شیخ  مانند.  است گشته نازل( ص) پیامبر بر که  است قرآنی تمام  ماست دست  در  آنچه معتقدند  و دارند

داند. شیخ صدوق و شیخ مرتضی ادّله خود را پیرامون نفی  جزء عقاید امامیه می  را قرآن تحریف عدم  که

آورند، شیخ جعفر کاشف الغطاء بر نبودن چنین تحریفی )تحریف به نقیصه( در قرآن ادعای اجماع  تحریف می

و   [، مرحوم آیت الله خویی6[، حضرت امام خمینی)ره(] 5نماید. مجاهد بزرگ شیخ محمد جواد بلاغی] می

 [ بر نفی تحریف در قرآن تصریح دارند. 7مرحوم علامه طباطبایی] 

  
 : قرآن آیات  ـ2

های صریح الهی بر حفظ قرآن کریم آمده است که مشهورترین این آیات دو آیه وعده قرآن از متعددی  آیات در

 است:  

 ( 9نَ{؛ )حجر/ی حفظ }إِنَّا نحَّْنُ نَزَّلْنَا الذِّکْرَ وَ إِنَّا لَهُ لحََّافِظُوالف( آیه

 کنیم.  »قرآن را ما نازل کردیم و ما به طور قطع آن را پاسداری می

مراد از ذکر قرآن است زیرا در آیات قبلی آن کلمه ذکر به معنی قرآن است؛ وحفظ شامل محافظت در برابر 

و در برابر فنا و  تحریف و تغییر به زیاده و نقصان و همچنین محافظت در برابر منطقهای گمراه کننده ضد قرآنی 

 [ 8شود.]نابودی تا آخر جهان می

تواند دست خیانت به سوی  دهد و هرگز کسی نمیپس آیه فوق حفظ قرآن را به ذات مقدس خود نسبت می

 قرآن دراز کند و به دلخواه خود در آن تغییرو تبدیل به وجود آورد. 



 ب( آیه عدم اتیان باطل:  

 (42ـ   41ذِّکْرِ لَمَّا جاءَهُمْ وَإِنَّهُ لَکِتابٌ عَزیزٌ...{؛ )فصلت/ }... إِنَّ الَّذینَ کَفَرُوا بِال

»و این کتابی است قطعاً شکست ناپذیر که هیچ گونه باطلی، نه از پیش رو و نه از پشت سر، به سراغ آن  

 آید...«. نمی

یچ صورتی، باطل در قرآن راه ندارد و از  ِّ یَدَیْهِ و...{ کنایه از آن است که به هتعبیر }لایَأتِیهِ الْبَاطِلُ مِن بَینْ

 مصادیق بارز باطل، تحریف قرآن است که در این آیه نفی شده است. 

  
 :روایی  دلیل  ـ3

 شود. می اکتفا روایت یک   به دارد  وجود قرآن تحریف برعدم  دال  فراوانی روایات

نهما لن یفترقا حتی یردا علیّ  پیامبر)ص( فرمودند: »انی تارک فیکم الثقلین کتاب الله وعترتی اهل بیتی ا

گذارم: کتاب الهی و عترتم که اهل بیت من است و آن  [ )من در میان شما دو یادگار گرانبها باقی می9الحوض«]

دو از همدیگر جدایی نا پذیرند تا در آخرت در کنار حوض کوثر به نزد من باز آیند.( این حدیث معروف به  

سنی نقل گردیده است. این حدیث گواه بر عدم تحریف قرآن است و با  حدیث ثقلین است و از طریق شیعه و 

کند که قرآن برای همیشه و تا روز قیامت محفوظ است، زیرا اگر قرآن تحریف شده باشد نه  صراحت اعلام می

به قرآن میتوان تمسک نمود و نه به عترت، چرا که عترت جدای از قرآن به عنوان یک حجت مستقل شناخته  

ود. اگر عترت باشد ولی قرآن نباشد مفهوم آن افتراق عترت از قرآن است، در حالی که این حدیث  شنمی

 شود و مکمل یکدیگرند. گوید این دو هرگز از یکدیگر جدا نمیمی

  
 : قرآن تواتر  ضرورت ـ4

ر و  ها وآیات آن از عهد رسالت در طی اعصاسوره و  بخشها همه و  قرآن  مجموع  که است  دین  ضروریات از

قرون و در جمیع طبقات مسلمانان به نحو متواتر نقل و قرائت شده است و آنچه مدعیان در باب قرآنی بودن  

گویند خبر واحد )غیر متواتر( است. پس قرآن به  بعضی عبارات یا تحریف پذیرفتن قرآن به طور کلی می

 [ 10ول به تحریف ناسازگار است.] صورت متواتر از هر نسلی به نسل دیگر نقل گردیده است و این امر با ق

  
 : امامیه شیعه  نماز ـ5

گانه روزانه  پنج نمازهای دوم  و  اول رکعت در  حمد از بعد  کامل  سوره  یک  قرائت(  ع)معصوم  العمل دستور به

توانند قرائت واجب است و این حاکی از اعتقاد امامیه به نیفتادن چیزی از قرآن است. قائلان به تحریف نمی

را که محتمل به تحریف است، جایز و مجزی بدانند، زیرا باید یقین پیدا شود که یک سوره کامل قرآن  ای سوره



 [ 11خوانده شده است. بنابراین اجازه از سوی ائمه)ع( فی نفسه دلیل عدم وقوع تحریف در قرآن خواهد بود.]

  

 . 839، ص2[. ابن منظور، لسان العرب، )قاهره، مصر، دارالمعارف، بی تا( ج1]

 . 197[. سید ابوالقاسم خوئی، البیان فی تفسیر القرآن )قم مؤسسه احیاء آثار الامام الخوئی(، ص2]

 . 3، ح6، ص 2( مجلس 1362[. شیخ صدوق، امالی ترجمه کمره ای، )تهران، انتشارات کتابخانه اسلامیه 3]

 .  200الامام الخوئی(، ص[. سید ابوالقاسم خوئی، البیان فی تفسیر القرآن )قم مؤسسه احیاء آثار 4]

 .  211ـ   200[. سید ابوالقاسم خوئی، البیان فی تفسیر القرآن )قم مؤسسه احیاء آثار الامام الخوئی(، ص5]

 .  96، ص2[. امام خمینی)ره(، تهذیب الاصول، ج 6]

 . 104، ص12[. سید محمد حسین طباطبایی)ره(، المیزان فی تفسیر القرآن ج7]

 .  17، ص 11، تفسیر نمونه )تهران، دارالکتب الاسلامیه( ج [. ناصر مکارم شیرازی8]

 .  210و18[. سید ابوا لقاسم خوئی، البیان فی تفسیر القرآن، ص 9]

 .  37ق( ص1418[. محمد هادی معرفت، صیانت القرآن )قم، انتشارات جامعه مدرسین، 10]

 .  214[. سید ابو القاسم خوئی، البیان فی تفسیر القرآن، ص 11]

 

 ( آیات الاحکام در قرآن18

 

   ( آیات الاحکام در قرآن18 ▲

دانند که دلالت بر پانصد حکم آیه می  359ج: درباره آیات الاحکام اختلاف است. برخی از محققان تعداد آن را  

[ ولی  2دانند.] ای دیگری تعداد آن آیات را بیش از پانصد و هفتاد آیه می[ و عده1کند.] از احکام فقهیّه می

 مشهور آن است که آیات الاحکام پانصد آیه است. 

 .  7و   6، ص1[. تفسیر شاهی او آیات الاحکام، سید میر ابوالفتح زنجانی، ج1]

 رآن، دکتر محمد خزائلی، مقدمه.  [. احکام ق2]

 



 گویند؟ ( چرا به سوره »یس« قلب قرآن می19

 

   گویند؟( چرا به سوره »یس« قلب قرآن می19 ▲

فرماید:  ج: یکی از دلایلی که باعث شده سوره »یس« به قلب قرآن مشهور شود حدیث پیامبر)ص( است که می

[ حکمت این کلام پیامبر)ص( ممکن  1»به راستی که برای هر چیز قلبی است و قلب قرآن سوره »یس« است.«]

 است چند چیز باشد: 

ـ سوره »یس« در بردارنده یک دوره اصول دین اسلام است زیرا مهمترین هدف قرآن بیان مبدأ، معاد و نبوت  1

؛ از این رو به خاطر جامعیت و در بر داشتن اصول تمام معارفی  است و سوره »یس« تمام این موارد را داراست

 که در قرآن آمده است به قلب قرآن موسوم شده است. 

 ترین آیاتی است که درباره خداوند و صفات او در قرآن آمده است. ـ دو آیه پایانی سوره از لطیف2

ّْءٍ وَ إِلَیْهِ تُرْجَعُونَ{  ِّّّ شىَکُونُ * فَسُبْحَانَ الَّذِى بِیَدِهِ مَلَکُوتُ کلُ}إِنَّمَا أمْرُهُ إِذَا أرَادَ شَیًّْا أن یَقُولَ لَهُ کُن فَیَ 

 (؛83ـ   82)یس/ 

درنگ موجود  گوید: »موجود باش!«، آن نیز بى»فرمان او چنین است که هر گاه چیزى را اراده کند، تنها به آن مى

مه چیز در دست اوست و شما را به سوى او  شود! پس منزّه است خداوندى که مالکیّت و حاکمیّت همى

 گردانند!«.بازمى

[ از این رو  2شد.]ـ پیامبر اکرم)ص( اصل و اساس عالم وجود است و اگر آن حضرت نبود جهان آفریده نمی3

[ و  3توان قلب قرآن نامید.] ای که به نام آن حضرت باشد را میتوان او را به قلب جهان تشبیه کرد و سورهمی

 باشد. یکی از نامهای آن حضرت می»یس« 

  

 ، چاپ بیروت.  646، ص 8[. مجمع البیان، ج 1]

،  401، ص16[. چنانکه در حدیث قدسی آمده است: »... لو لاک لما خلقت الافلاک« ر.ک: بحارالانوار، ج2]

 .  1روایت

 ر اسماعیلیان.  ، نش62، ص 17[. بر گرفته از قلب قرآن، شهید دستغیب، مقدمه، همچنین ر.ک: المیزان، ج 3]

 



 ( بررسی نسخ آیات توسط آیات دیگر20

 

  ( بررسی نسخ آیات توسط آیات دیگر20 ▲

ج: در تعداد آیات ناسخ و منسوخ آرای مختلفی وجود دارد. استاد محترم علوم قرآنی، آیت الله محمد هادی  

آوری کرده و مواردی که به نظر ایشان نسخ  را در جلد دوم، التمهید فی علوم القرآن، جمع معرفت همة موارد آن 

 اند که عبارتند از:آنها به دلیل قطعی ثابت شده، به طور جداگانه ذکر فرموده

 آیات ناسخ  آیات منسوخ  عنوان آیه 

 مجادله   13 مجادله   12 . آیة النجوی 1

 انفال  66 انفال  65 . آیة عدد المقاتلین2

 بقره  240 . آیة الامتاع 3
 12بقره و 234

 نساء 

 نور  2 نساء   16و   15 . آیة جزاءالفحشا4

. آیة التوارث 5

 بالایمان 
 احزاب 6 انفال  72

 بقره و...  109جاثیه و    14 . آیات الصفح6
 انفال،  65حج،   39

 توبه  29توبه،   5

 . آیات المعاهده7
  10نساء و    92و    90

 ممتحنه و... 
 برائت  1

تشریع  . تدریجیة8

 القتال
 برائت و...  5 انفال و...  61نساء و   91

 [ 1به عنوان نمونه تشریع قتال مراحلی داشته که هر مرحله از آن، آیات مرحلة قبل آن را نسخ کرده است.] 

  

  



  

  

  

  

، مؤسسه النشر  414 ـ302، ص2به: التمهید، محمد هادی معرفت، ج [. جهت اطلاع بیشتر رجوع کنید1]

البیان فی تفسیر   268ـ204الاسلامی ـ تاریخ و علوم قرآن، میر محمدی زرندی، دفتر انتشارات اسلامی، ص

 بقره.  106، منشورات انوارالهدی ـ تفسیر المیزان، علامه طباطبایی، ذیل آیه 378و277القرآن، آیة الله خویی، ص

 

 ( موارد نسخ آیات توسط آیات دیگر 21

 

  ( موارد نسخ آیات توسط آیات دیگر21 ▲

ج: بین قرآن پژوهان و مفسّران، در تعداد آیات منسوخ آراء متفاوتی است. علامه طباطبایی)ره( موارد نسخ را  

داند و آیت الله معرفت، در التمهید موارد نسخ را هشت مورد از احکام دانسته و در ادامه نوزده آیه را  پنج آیه می

 شمارد.  از آیات منسوخ می

(،  72(، )انفال/ 15(، )نساء/187و  109علامه طباطبایی)ره( عبارتند از: )بقره/ آیات منسوخ از نظر مرحوم  

،  91، 90، 16، 15(، )نساء/ 240،  190، 109( و بنا به نظر آیت الله معرفت در التمهید عبارتند از: )بقره/ 12)مجادله/

  8(، )ممتحنه/12ادله/(، )مج14(، )جاثیه/ 19(، )زخرف/95،  86(، )حجر/72، 65، 61(، )انفال/13(، )مائده/92

 [ 1(.] 10و

  

، بحث ناسخ ومنسوخ؛ درسنامة علوم قرآن، حسین  2[. ر.ک: التمهید فی علوم القرآن، جامعة مدرسین، ج 1]

 .  435ـ   430جوان آراسته، دفتر تبلیغات، ص

 



 ( آیا روایات متواتر می توانند آیات را نسخ کنند؟ 22

 

   تواتر می توانند آیات را نسخ کنند؟( آیا روایات م 22 ▲

شود  ای بوسیلة روایات نسخ نشده است، بلکه آیات تنها با آیات از جانب پروردگار متعال نسخ میج: هیچ آیه

 که در پاسخ قبل بیان شد.  

 

 نگری در قرآن کریم( آینده23

 

   ری در قرآن کریمنگ( آینده23 ▲

 توان به موارد زیر اشاره کرد:  های قرآن، میج: از جمله موارد تحقق پیش گویی

 ـ خبر از عجز بشر در معارضه با قرآن:  1

 فرماید:  خدای سبحان می

لِهِ وَ لَوْ کانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ ظَهیراً{ أنْ یَأتُوا بِمِثْلِ هذَا الْقرآن لایَأتُونَ بِمِثْ }قُلْ لَئِنِ اجْتَمَعَتِ الْإِنْسُ وَ الْجِنُّ عَلى

 (؛ 88)اسراء/

»بگو ای پیامبر اگر جن و انس متفق شوند که مانند این قرآن کتابی بیاورند، هرگز نتوانند؛ هرچند همه پشتیبان  

 یکدیگر باشند«.  

زند والبته همیشه عاجز  کنیم پس از گذشت چهارده قرن هنوز انسانها از آوردن مثل قرآن عاج چنانکه مشاهده می

 خواهند بود.  

 ـ خبر از پیروزی روم بر ایران:  2

 فرماید:  خداوند درقرآن می

 ( 3، 2، 1}الم * غُلِبَتِ الرُّومُ * فىِ أَدْنىَ الْأرْضِ وَهُم مِّن بَعْدِ غَلَبِهِمْ سَیَغْلِبُونَ{؛ )روم/ 

رخ داد؛ اما آنان پس از )این( مغلوبیت بزودی  »الم، رومیان مغلوب شدند، )و این شکست( در سرزمین نزدیکی  



 غلبه خواهند یافت«. 

 .  افتاد اتفاق( میلادی624)  هجری دوم سال  در  الهی وعدة این 

 (:بدر جنگ در ) دشمن   بر پیروزی از خبر  ـ3

وْکَةِ تَکُونُ لَکُمْ وَیُریدُ اللهُ أنْ یُحِقَّ الْحَقَّ  الشَّ ذاتِ غَیْرَ أنَّ  وَتَوَدُّونَ   لَکُمْ أنَّها الطَّائِفَتَیْنِ إِحْدَى  اللهُ یَعِدُکُمُ إِذْ وَ}

(؛ »و )به یاد آرید( هنگامی را که خداوند به شما وعده داد که یکی از  7بِکَلِماتِهِ وَیَقْطَعَ دابِرَ الْکافِرینَ{ )انفال/

داشتید که  دوست میاین دو گروه، )کاروان تجاری قریش، یا لشکر مسلح آنها( نصیب شما خواهد بود؛ و شما  

خواهد حق را با کلمات خود تقویت  کاروان )غیر مسلح( برای شما باشد )وبر آن پیروز شوید(؛ ولی خداوند می

و ریشة کافران را قطع کند؛ )از این رو شما را بر خلاف میلتان با لشکر قریش درگیر ساخت و آن پیروزی  

 ا از میان بردارد، هرچند مجرمان کراهت داشته باشند.(«. بزرگ نصیبتان شد، تا حق را تثبیت کند، و باطل ر

جنگ بدرکه از جنگهای آموزنده و عجیب تاریخ است در سال دوم هجری به وقوع پیوست و پیروزی مطلق، از 

 آن مسلمانان شد.  

 ـ خبر از حفظ پیامبر اکرم)ص( در برابر بدخواهان و مشرکان:  4

(؛ »خداوند وجود تو را از )آسیب( مردم  67 یَعصِمُک مِنَ النَاسِ...{ )مائده/ فرماید: }... وَاللهُ پروردگار متعال می

 دارد«. مصون و محفوظ می

 [ 1و حفظ ومصونیت رسول اکرم)ص( از مسلّمات تاریخ است.] 

  

، نشر مدرسة  303ـ   75، ص 8[. برای تفصیل بیشتر این بحث ر.ک: پیام قرآن آیت الله مکارم شیرازی، ج 1]

 .  417ـ   413، ص3ین)ع( والالهیات، آیت الله سبحانی، جامیرالمؤمن

 

 ( موارد تفسیر قرآن به قرآن 24

 

   ( موارد تفسیر قرآن به قرآن 24 ▲

در این  ج: یکی از اصول و ارکان تفسیر قرآن کریم، اهتمام به حل مشکلات قرآنی به مدد خود قرآن است؛ و 

های دیگر  هایی از قرآن روشنگر بخشگوید: »القرآن یفسّر بَعضُه بَعضاً« بخشزمینه عبارت معروفی هست که می



 فرماید:  است. امیرالمؤمنین علی)ع( در این باره می

 [؛ 1 وَ یَشْهَدُ بَعْضُهُ عَلَى بَعْضٍ«]»کِتَابُ اللهِ تُبْصِرُونَ بِهِ وَ تَنطَقُونَ بِهِ وَ تَسْمَعُونَ بِهِ وَ یَنْطِقُ بَعْضُهُ بِبَعْضٍ 

توانید راه حق را بنگرید و با آن سخن بگوئید و به وسیلة آن بشنوید بعضی از قرآن  »این قرآن است که با آن می

 گوید، و برخی بر برخی دیگر گواهی میدهد«. از بعضی دیگر سخن می

برخی از مفسران مانند علامه طباطبایی)ره( با اشاره  های تفسیری است، تفسیر قرآن به قرآن یک گونه از روش

 [ 2اند.]به این روش و استفاده از این قاعده به تفسیر قرآن پرداخته

در قرآن کریم نیز به این قاعده اشاره شده است که: بعضی از آیات )محکمات(، اساس و در حکم فهم بعضی  

 [ 3دیگر از آیات )متشابهات( است.] 

اند، که به یک نمونه آن اشاره  کردهم به قاعدة فهم قرآن به قرآن اعتقاد داشته و عمل میپیامبر اسلام)ص( ه

فرماید: }الَّذِینَ آمَنُوا وَلَمْ یَلْبِسُواْ إِیمَانَهُم بِظُلْمٍ أوْلَئکَ لَهُمُ الْأمْنُ وَ هُم  سوره انعام می  82شود: خداوند در آیة می

 مُّهْتَدُونَ{؛ 

 اند، از برای ایشان است ایمنی، وایشان راه یافتگانند«. ده و ایمان خود را به ظلم نیالوده»کسانی که ایمان آور

اند که چون این آیه نازل شد، برای اصحاب پیامبر اسلام)ص( سوء تفاهمی پیش  بسیاری از مفسران نقل کرده

م)ص( با استناد به آیة  آمد و عرض کردند: کدام یک از ماست که در حق خویش ظلم نکرده باشد؟! پیامبر اسلا

دیگری از قرآن، آن سوء برداشت را رفع کرد و فرمود: چنین نیست که پنداشتید، آن ]ظلم[ در این جا همانند آن  

 گوید:  است که لقمان به فرزندش می

 [ 4لْمٌ عَظِیمٌ{؛]}وَإذِْ قَالَ لُقْمَانُ لاِبْنِهِ وَ هُوَ یَعِظُهُ یَابُنىَّ لاتُشْرِکْ بِاللهِ إِنَّ الشِّرْکَ لَظُ

 »ای پسرم! به خدا شرک میاور؛ زیرا شرک ظلم بزرگی است«. 

بنابراین تفسیر قرآن به قرآن، همان طور که اشاره شد، یک قاعده و روش تفسیری است و موارد آن هم فراوان؛  

 [ 5که ذکر تمام موارد آن از حوصله این کتاب خارج است.] 

  

 .  133خطبة  [. نهج البلاغة، فیض الاسلام، 1]

 به بعد، انتشارات الاعلمی، بیروت.   7، ص1[. ر.ک: تفسیر المیزان، علامه طباطبایی، ج2]

 از آل عمران.   7، ذیل آیه 3[. ر.ک: تفسیر المیزان، ج3]

 .  13[. لقمان، آیة: 4]

 .  1[. جهت اطلاع بیشتر ر.ک: تفسیر المیزان، ج5]



 

 قراء هفتگانه  ( آشنایی با 25

 

  ( آشنایی با قراء هفتگانه25 ▲

 ج: قراء مشهور عبارتند از: 

.ق( وی قرآن را ازمغیرة بن ابی شهاب فراگرفته و ه 118ـ  8ـ ابن عامر: عبد الله بن عامر یحصبی دمشقی ) 1

م بن نمیر« )هشام بن عمّار( و »عبدـ الله بن  اند »هشاراویان مشهوری که قرآن را با دو واسطه از او نقل کرده

 باشند. احمد« )ابن زکوان( می

.ق( او از قاریان مکه و ایرانی الاصل و از قبیله »دار« بوده و  ه  120ـ    45ـ ابن کثیر: عبد الله بن کثیر داری: )2

 [1اند.]قرائتش را ده نفر از راویان وی به نامهای »بزی« و»قنبل« با چند واسطه نقل کرده

.ق( که از شیعیان است. او قرائتش را از ابو ه 128ـ عاصم: عاصم بن ابی النجود اسدی )قاری کوفه و متوفی 3

عبدالرحمن سلمی و زر بن جیش و ابو عمر شیبانی آموخته است و راویان معروفی که قرائت عاصم را بدون  

ص بن سلیمان بن مغیره، بزاز اسدی کوفی  اند حفص و ابو بکر بن عیاش هستند: حفص: حفواسطه نقل کرده

کند که به او گفت: هر چه از قرائت که به تو آموختم  [ و از استادش عاصم نقل می2.ق( است.] ه 180ـ    90)

[ قرائت 3همان است که در نزد ابو عبد الرحمن سلمی یاد گرفته ام و او از علی بن ابی طا لب فرا گرفته بود.]

قرائتها و مقبول دانشمندان شیعه است. دیگر راوی عاصم ابوبکر: شعبة بن عیاش   حفص از عاصم مشهورترین 

 .ق( ه 193ـ    59بن سالم حناط است.) 

ای  [ از قاریان بصره بود که عده4.ق(] ه  154ـ 68ـ ابو عمرو: ابو عمرو بن العلاء مازنی زبان بن علاء بعری ) 4

ید بن جبیر قرائت کرده و معروفترین راویان او عبارتند از  باشد. او قرآن را بر سعمعتقدند ایرانی و شیعه می

 ( و سوسی )ابو شعیب صالح بن زیاد بن عبدالله سوسی( 246دوری )حفص بن عمروبن عبد العزیز م 

.ق( او فقیهی ایرانی الاصل و همچون عاصم شیعه مذهب  ه  156ـ   80ـ حمزه: حمزه بن حبیب زیات کوفی ) 5

اند. دو تن از  صادق)ع( خوانده است و او را از اصحاب امام صادق)ع( محسوب کرده  بود که قرآن را بر امام

راویان مشهور خلف )ابو محمد خلف بن هشام اسدی( و خلاد )ابو عیسی خلاد بن خالد صیرفی کوفی( 

 [ 5اند.]باشند که به واسطه سلیم بن عیسی قرائتش را نقل کردهمی

.ق( نافع  ه 176یا 169الر حمن لیثی بن نعیم مدنی مکنی به »ابن رویم« )متوفای  ـ نافع: ابو عبد الله نافع بن عبد6



اهل اصفهان بود و راویان بلاواسطه او قالون )ابو موسی عیسی بن میناء( و ورش )عثمان بن سعید( مصری  

 هستند.  

نیز ایرانی الاصل و   .ق( اوه 189ـ  119ـ کسائی کوفی ابو الحسن علی بن حمزة بن عبدالله بن بهمن اسدی )7

کند. دو تن از راویان بدون واسطه  دارای تألیفات زیادی بود و قرائتی در دست است که بر تشیع وی دلالت می

 .ق(.  ه 240او عبارتند از حفص دوری و ابوالحارث )لیث بن خالد مروزی بغدادی متوفای 

  

 .  168و   167[. شناخت قرآن، ص 1]

 .  169[. همان، ص2]

 .  20ارده روایت... ص [. چه3]

 .  29[. همان، ص4]

 .  26ـ   24[. همان، ص5]

 

 ( انواع اعجاز در قرآن کریم26

 

   ( انواع اعجاز در قرآن کریم26 ▲

ای زنده و جاوید که بوسیله شخصی درس نخوانده آورده  ج: قرآن از جهات گوناگونی معجزه است، معجزه

 های اعجاز قرآن عبارتند از:  کند. برخی از جنبهشده است و در مقابل تمام اندیشمندان جهان »تحدّی« می

ترین دشمنان پیامبر)ص( با  تترین ادیبان عرب را سخت شگفت زده کرده و سرسخـ اعجاز ادبی: که برجسته1

کردند. نقل شده ابن أبی العوجاء و أبو شاکر دیصانی و  شنیدن چند آیة آن به فرابشری بودن قرآن اعتراف می

عبد الملک بصری و ابن مقفع که همگی از ملحدان بودند، تصمیم به آوردن آیاتی مانند آیات قرآن گرفتند، تا به  

د و یک سال فرصت برای این کار قرار دادند. سال آینده در همان روز، کنار خانه این وسیله با قرآن معارضه کنن

کعبه اجتماع کردند، ابن أبی العوجاء لب به سخن گشود و گفت: از آن روز که من از شما جدا شدم، در این آیه  

 کردم:  فکر می

 }فَلَمَّا اسْتَیَّْسُواْ مِنْهُ خَلَصُواْ نجیّاً{ 



 ( از او مأیوس شدند، به کناری رفتند و باهم به نجوا پرداختند«. »هنگامی که )برادران

توانم چیزی به آن بیافزایم. و پیوسته این آیه فکر مرا از  (، دیدم آنقدر فصیح و پر معنی است که نمی80)یوسف/

 :  اندیشیدم غیر آن به خود مشغول داشت. عبد الملک گفت: من نیز از آن وقت که جدا شدم، در این آیه می

 (؛  73ج/}یَأیُّهَا النَّاسُ ضُرِبَ مَثَلٌ فَاسْتَمِعُوا لَهُ إِنَّ الَّذِینَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللهِ لَن یَخْلُقُوا ذُبَاباً...{ )ح 

خوانید، اگر همه گرد  »اى مردم، مثَلى زده شد. بدان گوش دهید. کسانى که آنها را به جاى اللَّه به خدایى مى

 ند آفرید«.  آیند مگسى را نخواه

اندیشم،  من خود را عاجز دیدم که مثل آن را بیاورم. ابو شاکر گفت: از آن زمان از شما جدا شدم در این آیه می

 (؛  22ِّ الْعَرْشِ عَمَّا یَصِفُونَ{ )انبیاء/}لَوْ کاَنَ فِیهِمَا آلهَِّةٌ إِلَّا اللهُ لَفَسَدَتَا فَسُبْحَانَ اللهِ رَبّ

شدند. پس الله، پروردگار عرش، از هر چه به  بود، هر دو تباه مىخدایانى جز الله مى  »اگر در زمین و آسمان

 گویند منزه است«.  وصفش مى

و خود را قادر ندیدم که همانند آن را بیاورم. ابن مقفع افزود: ای قوم این قرآن از جنس کلام بشر نیست، چرا 

ندیشیدم، }وَ قِیلَ یَأرْضُ ابْلَعِى مَاءَکِ وَ یَاسَمَاءُ أقْلِعِى وَ  اکه از آن لحظه که از شما جدا شدم، در این آیه می

 (؛ 44ِّ وَ قِیلَ بُعْداً لِّلْقَوْمِ الظَّلِمِینَ...{ )هود/َّ الْأمْرُ وَ اسْتَوَتْ عَلىَ الجُّْودِىّغِیضَ الْمَاءُ وَ قُضىِ

کار به پایان آمد و کشتى بر کوه   »و گفته شد: اى زمین آب خود فروبر و اى آسمان بازایست. آب فروشد و

 جودى قرار گرفت و ندا آمد که اى لعنت باد بر مردم ستمکار«.  

گوید: در این موقع امام صادق)ع( از کنار آنها  من خود را از آوردن همانند آن عاجز دیدم. هشام بن حکم می

 گذشت و این آیه را تلاوت فرمود:  

 الْجِنُّ عَلىَ أن یَأتُواْ بِمِثْلِ هَذَا الْقرآن لایَأتُونَ بِمِثْلِهِ وَ لَوْ کانََ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ ظَهِیرًا{ ِّ اجْتمََعَتِ الْانسُ وَ }قُل لَّئنِ

 (؛ 88اسراء )

»بگو: »اگر انسانها و پریان )جن و انس( اتفاق کنند که همانند این قرآن را بیاورند، همانند آن را نخواهند آورد  

 [ 1این کار( کمک کنند«.] هر چند یکدیگر را )در

سوره   8و   7سوره قمر،   45و   44سوره فتح،  27سوره روم،  6تا  1های  ـ اعجاز از نظر اخبار غیبی: مثل آیه2

انفال و... همگی خبر از غیب داده اند؛ به عنوان نمونه آیات اولیة سوره روم خبر از شکست رومیان میدهد:  

آورد: }فىِ أدْنىَ الْأرْضِ وَ هُم مِّن بَعْدِ غَلَبِهِمْ سَیَغْلِبُونَ{ این  ثه سخن به میان می}غُلِبَتِ الرُّومُ{ بعد، از محل حاد

 شکست در سرزمین نزدیک واقع است؛ 

منظور از آن همان اراضی شام است که در قلمرو روم شرقی بود. این جنگ در دوران خسرو پرویز واقع شد که  

منطقه شامات، مصر و آسیای صغیر را مورد تاخت و تاز قرار دادند و  ایرانیان آنها را شکست سختی دادند و  



امپراطوری روم شرقی را تا آستانه انقراض پیش بردند؛ این واقعه در سال هفتم بعثت، در حالیکه پیامبر)ص( در  

فتند؛ مکه بود، اتفاق افتاد. مشرکان مکه و دشمنان اسلام از این ماجرا خوشحال شده و آن را به فال نیک گر

انجامد }وَ هُم مِّن بَعْدِ غَلَبِهِمْ  افزاید: ولی بدانید این غلبه زمان زیادی به طول نمیقرآن در تعقیب آیة فوق می

 سَیَغْلِبُونَ{

 یابند«؛ »آنها بعد از مغلوب شدن، به زودی غلبه می

ن قَبْلُ وَ مِن بَعْدُ وَ یَوْمَئذٍ یَفْرَحُ گذارد. }فىِ بِضْعِ سِنِینَ للهِ الْأمْرُ مِسپس انگشت روی جزئیات مسأ له می

افتد و مؤمنین شادمان خواهند شد. سپس برای تأکید  الْمُؤْمِنُونَ{ و پیروزی رومیان در اندک زمانی اتفاق می

لنَّاسِ فرماید: }وَعْدَ اللهِ لایُخْلِفُ اللهُ وَعْدَهُ وَ لکِنَّ أکْثرََّ ابیشتر و برطرف ساختن هرگونه شک و تردیدی می

 لایَعْلَمُونَ...{ 

 کند«. اش تخلف نمی»این وعده الهی است وخداوند هرگز از وعده

سال بعد،   9میلادی ـ حدود   626این وعده همان گونه به وقوع پیوست و پادشاه روم، هرقل ـ از سال  

رومیان تمام و   میلادی این جنگها به نفع  627های پی در پی به سپاه خسرو پرویز وارد ساخت، در سال شکست

پیروزی آنان کامل شد. قابل توجه این که قرآن با بکار بردن واژه بضع، مدت تقریبی آن پیروزی را بیان کرد؛  

شود. در پایان این قسمت خوبست  زیرا این واژه به عدد میان سه تا ده و به گفته برخی، پنج تا ده اطلاق می

هایی کنند و درست باشد، ولی نام آن معجزه نیست، زیرا با  بدانیم که ممکن است افراد دیگری نیز پیشگویی

هایی در بیشتر موارد کلی بوده و با عبارتهایی چند پهلو بیان  ادعای نبوت یا امامت همراه نبوده و چنین پیشگویی

 [ 2شود.]می

ر سعادت بشر، کلام  ـ اعجاز در وضع قوانین: اندیشمندان غیر مسلمان نیز به این نکته معترفند که قرآن عهده دا3

 [ 3الهی،... بهترین قوانین و نسخة پرافتخار بشری است که قوانین سعادت بشریت، باید از روی آن نوشته شود.] 

از ویژگیهای قانون الهی و قرآنی، احیای ارزشهای معنوی و اخلاقی است که با مقایسه بین وضعیت اسفبار آن  

توان به  رار داده بود، با قوانین حیات بخش قرآن، به خوبی میروز جهان، که بشریت را لب پرتگاه نابودی ق

 معجزه بودن آن پی برد.  

ـ اعجاز از نظر علوم جدید و اکتشافات علمی: قرآن اقیانوس بیکرانی از علوم تجربی و انسانی است که  4

اخته و پرداخته حضرت  دانشمندان را به تحقیقات زیادی واداشته و آنها را مجبور کرده که اعتراف کنند، قرآن س

محمد)ص( نیست، بلکه از ناحیه غیب به او وحی شده است. حرکت و جاذبه زمین، حرکت خورشید و منظومه 

های اعجاز علمی قرآن  شمسی، گسترش روز افزون جهان، زوجیت عمومی و دهها نمونه دیگر، همگی از جنبه

 [ 4هستند.]



فلسفه الهی و اشاره به چندین برهان فلسفی، از جمله  ـ اعجاز در معارف: وجود بسیاری از اصول کلی 5

های فلسفی قرآن است،  برهانهای امکان، حدوث، نظم، فطرت، تمانع و حکمت، از جمله وجوه اعجاز و شگفتی

ای  که اگر هم اکنون نیز تمام مردم و اندیشمندان جمع شوند، محال است کتابی جامع مثل قرآن ـ حتی سوره

 [ 5ـ بیاورند.]مثل یک سوره قرآن  

های عدد و ریاضی: هرچند به گفته انیشتین ـ دانشمندان بزرگ قرن بیستم ـ قرآن کتاب ـ اعجاز از نظر شگفتی6

کند. ولی  ای از قوانین است که بشر را به راه راست هدایت می هنر، هندسه یا حساب نیست، بلکه مجموعه

است اگر با توجه به وضعیّت آن روز حجاز، که تعداد  بسیاری از مسایل اصلی وکلیدی ریاضیات در قرآن آمده

فهمیدند، به مجموع این  افراد با سواد آن کمتر از تعداد انگشتان بودند و آنها نیز از ریاضیات مطلب زیادی نمی 

 [ 6فهمیم، قرآن از نظر اعداد و ریاضیات نیز در حد اعجاز است.] موارد با دقت نظر کنیم، می

نگ و موسیقی: سخنان ادبا یا شعر است یا نثر، ولی قرآن نه شعر است نه یک نثر معمولی  ـ اعجاز از نظر آه7

متعارف، بلکه نثری است دارای آهنگ مخصوص به خود، نثری که هنگام تلاوت قاریان قرآن به طور کامل در  

ا مفاهیم منفی است، در  توانیم تعبیر موسیقی را که در عرف ما آلوده بگیرد، گرچه ما نمیقالبی آهنگین قرار می

مورد قرآن بکار ببریم، ولی بعضی از نویسندگان معروف عرب، مانند مصطفی رافعی در کتاب اعجاز القرآن  

ای را وادار به استماع  آورد، که هر شنوندههایی بوجود میگوید: »اسلوب و طریقه قرآن، آهنگ ولهجهچنین می

ت که در کلمات موزون دیگر تا آن زمان سابقه نداشته است؛  کند و این خود یک نوع موسیقی مخصوص اسمی

داد، و به طرز عجیبی از نظم واسلوب سخن  ای بود که طبع عرب را صفا میاین نظم و ترتیب در قرآن، وسیله

 [ 7سابقه بود«.]ساخت، که بیآشنا می

درس نخوانده، گرچه این معنا در  ـ اعجاز از جهت آورنده: شخصیتی که قرآن را ارائه کرده، هرگز نزد استادی  8

رود؛ چرا که بعد ا ز  رسد، ولی برای شخص پیامبر)ص( یک نقطه قوت مهم به شمار میابتدا نقص به نظر می

کند که قرآن زاییدة فکر یک انسان  آوردن قرآن با آن عبارتها و محتوا و معارف عالی، دیگر کسی شک نمی

ر)ص( در آن محیط کوچک که افراد درس خوانده در آن، بسیار  درس نخوانده باشد، بدون شک، اگر پیامب

ای آن را دست آویز خوبی برای نسبت دروغ  محدود بودند، در مکتب استادی حضور یافته بود، ممکن بود عده

 [ 8و کذب به پیامبر)ص( قرار دهند.]

کند قرآن معجزة ه ثابت میهای قرآن بود کآنچه در این مختصر اشاره شد، تنها برخی از وجوه اعجاز و شگفتی

 جاوید است، برای کسب اطلاعات بیشتر به منابع مفصل تری رجوع کنید.  

  



 .  90، ص8[. ر.ک: پیام قرآن، جمعی از دانشمندان، انتشارات نسل جوان، ج 1]

 .  279، ص8[. ر.ک: پیام قرآن، همان، انتشارات نسل جوان، ج 2]

 ، نشر روح.  46ص [. ر.ک: قرآن ودیگران، علی اکبر صداقت،3]

 ، نشر نسل جوان.  245، ص8[. ر.ک: پیام قرآن، ج 4]

 . 77ـ   39، ص1[. ر.ک: الهیات، آیة الله سبحانی، ج5]

 [. الریاضیات فی القرآن، دکتر ابوالوفاء تفتازانی.  6]

 .  120، ص8[. ر.ک: پیام قرآن، ج 7]

 .  61، ص8[. ر.ک: پیام قرآن، ج 8]

 

 ( آیا کلمات غیر عربی هم در قرآن ذکر شده است؟72

 

   ( آیا کلمات غیر عربی هم در قرآن ذکر شده است؟27 ▲

ها هیچ گونه آشنایی با  ج: کلمات غیر عربی در قرآن به کار برده شده است؛ اما این بدان معنی نیست که عرب

رتباطات فرهنگی و اجتماعی برخی از الفاظ غیر عربی قبل از نزول قرآن  آن کلمات نداشته اند؛ بلکه بر اثر ا

تعریب شده و مورد استعمال مردم بوده است. این الفاظ یا علم هستند مانند ابراهیم و... و یا لفظ فصیحی 

ین  باشند که در صورت کاربرد عربی کلمات، باید چند لفظ به جای آن بنشیند که از فصاحت دور است، از امی

 [ 1رو در قرآن الفاظ تعریب شده به کار رفته است.] 

 ، امیر کبیر. 474، ص38، نوع  1[. ترجمه الاتقان فی علوم القرآن، جلال الدین سیوطی، ج1]

 

 بخش دوم: خداشناسی 

 



   بخش دوم: خداشناسی ▲

 

 ( مراتب توحید در قرآن کریم82

 

   ( مراتب توحید در قرآن کریم28 ▲

 کنیم.- ج: بله در قرآن به مراتب توحید اشاره شده است و به بعضی از آن مراتب اشاره می

 

 توحید در ذات

خدا یکی هست و    توحید ذاتی یعنی آنکه خدا یکی است و برای او ثانی و همتایی نیست، تعبیر اینکه

دوتانیست غلط است آن توحید عددی است و توحید عددی در مورد خداوند درست نیست، چرا در مورد  

 خداوند وحدت عددی صحیح نیست؟ 

 

 وحدت عددی 

یعنی وحدت چیزی که فرض تکرار وجود در او ممکن است هرگاه ماهیتی از ماهیات و طبیعتی از طبایع را در 

فته است عقلاً فرض اینکه آن ماهیت فرد دیگر پیدا کند و بار دیگر وجود یابد ممکن  نظر بگیریم که وجود یا

است در اینگونه موارد وحدت افراد آن ماهیت، وحدت عددی است، این وحدت در مقابل اثنینیت و کثرت 

آن    یعنی شود،¬است، یکی است یعنی دو تا نیست و قهراً این نوع از وحدت با صفت کمی )قلّت( متصف می

 یک فرد نسبت به نقطة مقابلش که دویا چند فرد است کم است. 

نهایت است و  حد است و بیولی اگر وجود چیزی به نحوی باشد که فرض تکرر در او ممکن نیست زیرا بی

هرچه را مثل او و دوم او فرض کنیم یا خود اوست و یا چیزی هست که ثانی و دوم او نیست، در اینگونه  

 ی نیست. موارد وحدت عدد 

  »الاَحَدِ : فرماید¬( می125در نهج البلاغة هم مکرراً بحث شده که وحدت حق وحدت عددی نیست در خطبه )

  بِأمَدٍ«»خدا لا  ودائم بِعَدد  لا  »واحدٌ : فرماید ¬می 185 خطبه در.  عددی  یک   نه ولی  است یک او عددٍ،   بِتَأوِیلِ لا

 ان«.  زم محاسبه با نه  است همیشگی باشمارش، نه است یکی 



  با و گیرد¬برنمی  در را او ای¬اندازه و حد   هیچ بِعَدٍّ«؛  لایُحسَبُ وَ بِحَدٍّ »لایُشمَلُ: فرماید ¬( می 186در خطبه )

 .  آید¬نمی حساب  به شمارش

حدود  م را او کند اشاره  بدو »هرکس عَدَّهُ«؛ فَقَد  حَدَّهُ  مَن  وَ حدَّهُ فَقَد اِلَیهِ اَشَارَ »مَن: فرماید¬می(  1)  خطبه در

 ساخته است و هرکس او را محدود سازد او را تحت شمارش در آورده است«.  

 توحید در ذات دو مرحله دارد:  

 ـ خدا همتا ندارد؛  1

 ـ خدا بسیط است و جزء ندارد.  2

متایی و  هبی  به اشاره که{ اَحَدٌ  کُفُواً لَهُ یَکُن وَلَم: }فرماید ¬قرآن به هردو اشاره کرده، چنانچه در سور توحید می

نظیری خداوند دارد و در آیه }قل هو الله احدٌ{ احد یعنی او وجودی بسیط است، جزء ندارد؛ زیرا اگر بی

 . باشد الوجود واجب  نمیتواند محتاج  و  شود¬مرکب باشد، کل در تحقق خود محتاج جزء می 

 

 صفات  در  توحید

قدرت و علم دارد اما علم و قدرت او  .است کمال  و جمال  صفات دارای  خداوند اینکه  یعنی  صفات  در  توحید

عین ذات او هستند، نه اینکه یک طرف ذات باشد، یک طرف قدرت، قدرت، حیات و علم، عین ذات اوست،  

  نه  و داشت علم  نه خلقت ابتداء در  انسان باشند¬مثل مخلوقات نیست که صفات شان زاید بر ذات شان می

اشاعره صفات الهی را زائد بر ذات میدانند و قائل به »قدماء   ولی.  آمد  وجود به صفات این تدریجاً قدرت،

 اند.ثمانیه« شده

 

 توحید در خالقیت

مرحله دیگر، توحید در خالقیت است. این هم مورد اتفاق تمام فرق اسلامی است و آیات فراوانی در قرآن  

 الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ{ از سوره ص }وَ مَا مِنْ إِلَهٍ إِلاَّ اللهُ 65مجید وجود دارد مانند: آیه 

 »و هیچ معبودى جز خداوند یگانه قهّار نیست!«. 

 ِّّّ شىءٍ وَ هُوَ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ{؛از سوره رعد }قُلِ اللهُ خَالِقُ کلِ 19و آیه: 

 بگو: »خدا خالق همه چیز است و اوست یکتا و پیروز!«. 

الوجود است و ممکن الوجود دارای قدرت و  اش روشن است؛ زیرا غیر از خدا هرچه هست ممکن و نکته

عظمت نیست تا بتواند چیزی را بیافریند. خالقیت استقلالی فقط فقط از آن خداست البته این به آن معنا نیست  

  ولذا رسد¬که اسباب و مسببات را منکر شویم؛ تمام این اسباب و نظام اسباب و مسببات به حق تعالی می



قِینَ{ برای دیگران هم خالقیت قائل است، اما خالقیت دیگران تبعی، ظلی و حرفی  الخَالِ اَحسَنُ} فرماید¬می

 است، هرچه هست قائم به وجود اوست. 

 

 توحید افعالی 

 خدا کار در کس هیچ. است واحد خدای  سوی از گیرد¬توحید افعالی یعنی همة کارهایی که در عالم انجام می

  یارای را کسی نه  و کند¬ها به او کمک می ست. نه کسی در کارا جهان مدبّر  و رازق و  خالق او  نیست  شریک 

 .  ندارد نیاز  کسی به  و  تنهاست  جهان  کردن اداره و  آفریدن در  خداوند .  هست او به کمک

  واگذارد، نفوس  و عقول به  یا  کند اولیا و انبیا  یا ملائکه  به  واگذار را جهان تدبیر و بیافریند خدا که  نیست آنچنان

 ه خودش خالق است مدبّر هم هست. ک حالی  در نه

  پرنده گل  از اینکه  مثل اند،¬هایی خاص، به اذن الهی در عالم هستی تصرف کرده و کسانی هم که در موقعیت

 .  اند¬اند و استقلالی در فعلشان نداشتهداده  انجام خدا مشیت  راستای  در ... و  کردند  زنده ای¬مرده  اند،¬ساخته

 

 

 عبادت  در  توحید

او را پرستش کرد و غیر او شایسته عبودیت نیست، چرا که عبادت باید برای کسی باشد که کمال   تنها  یعنی

ها و آفرینندة همه موجودات  نیاز است، و بخشندة تمام نعمتمطلق و مطلق کمال است، کسی که از همگان بی

ن او بود و تنها او را پرستید، جزء ذات باری تعالی نیست، تنها در برابر او سر تعظیم فرود آورد و تنها به فرما 

 توحید عبادی آخرین مرحله از معرفت الهی و حساسترین درجة ایمان و بندگی است. 

 

 توحید در استعانت و محبت 

یکی از اقسام توحید، توحید در استعانت و محبت است که انسان بغیر از خدا از کسی دیگر استعانت نجوید؛  

ست، خیر وضرر بدون اراده خداوند متوجه انسان نمیشود؛ در سوره حمد  زیرا مؤثر حقیقی در وجود خداوند ا

  از یکی. جوئیم¬می استعانت او از تنها و کنیم،¬فرموده: }إِیَّاکَ نَعْبُدُ وَ إِیَّاکَ نَسْتَعِینُ{؛ تنها خدا را عبادت می

له از آن خداست؛ باید  بالاصا کمال و  جمال  صفات که دارد  اعتقاد هرکس است، محبت در  توحید  توحید،  مظاهر

محبت هم بالاصاله برای خدا باشد و اگر دیگران را هم دوست داریم بخاطر خداوند باشد که محبوب خداست  

 و... 

  



 

 ( بررسی واژگان »سمع« و »بصر« در مورد خداوند 29

 

  در مورد خداوند( بررسی واژگان »سمع« و »بصر«  29 ▲

  از 127 ی ¬در قرآن کریم، در آیات متعدد از خداوند به سمیع و بصیر )شنوا و بینا( یاد شده است، مانند آیه

 . «!دانایى و شنوا تو که  بپذیر، ما از! پروردگارا ؛{الْعَلِیم السَّمِیعُ أنتَ إِنَّکَ مِنَّا  تَقَبَّلْ رَبَّنَا} بقره سوره

 نساء: }إِنَّ اللهَ کاَنَ سمَّیِعَا بَصِیراً{؛ خداوند، شنوا و بیناست«. ی سوره از 58  ی¬آیه و

در حال که حقیقت بینایی آن است که تصویر اشیاء از راه مردمک و عدسی چشم، روی پرده »شبکیّه« منعکس  

گوش  گردد و اعصاب بینایی آن را درمغز مخابره کند و همچنین واقعّیت شنوایی آن است که امواج صوتی، به 

که دارای پرده و استخوان هاو اعصاب مخصوصی است برسد و از آنجا به مغز مخابره گردد، درصورتی که  

 خداوند پیراسته از این اعضا و جوارح است؟!

  جهت  این از دهد، انجام کاری مادّی ابزار بدون  تواند¬ج: از آنجایی که انسان یک پدیده مادّی است و نمی

های فیزیکی، به نتیجه مطلوب که آگاهی از مبصرات و عضاء و ابزار مادّی و فعالیّتا وسیله به که  است ناچار 

 مسموعات است برسد، ولی خداوند بالاتر از مادّه است و در درک خود، نیازی به چیزی ندارد. 

بینند و یا  های گوناگون خود پیش او حاضر است، آنچه رادیگران با چشم و گوش میو جهان با تمام چهره

 شنوند، او با علم نامتناهی خود از آنها آگاه بوده و اطلاع دارد. یم

 . دهند¬از این نظردانشمندان علم کلام حقیقت این دو صفت را به »علم نامتناهی« خداوند بازگشت می

  

 

 است؟  چگونه  خداوند ی¬( بکارگیری »الله نور السماوات والارض« درباره 30

 

  است؟ چگونه خداوند ی¬( بکارگیری »الله نور السماوات والارض« درباره30 ▲



کند و هر چیزی به وسیلة آن ظاهر و هویدا ج: »نور« چیزی است که اجسام تیره را برای دیدن روشن می

ترین  و خداوندمتعال کامل توان گفت: چیزی است که ظاهر بالذات است و مُظهر غیر استگردد ویا میمی

مظهر نور است؛ چون اوست که ظاهر بالذات )خودش به خودی خود آشکار و ظاهر( و مُظهر ماسوای خویش  

یابد(؛ به عبارت دیگر، »نور« همان وجود و هستی است و  است )هر موجودی بوسیلة او ظهور و وجود می

ست؛ پس هستی آسمان و زمین از اوست. اساساً  خداوند متعال وجود قائم بالذات و هستی بخش مخلوقات ا

هستی، عین نور، نور نیز عین هستی است؛ در علم نیز چنین است. بنابر این خداوند نوری است که به وسیلة او 

اند. گروهی از مفسران، کلمة»نور« را در آیة شریفه }اللهُ نُورُ السَّمَاوَاتِ وَ الْأرْض{ آسمان و زمین ظهور یافته

( به معنای »هدایت کننده« و بعضی به معنای »روشن کننده« و بعضی نیز به معنای »زینت بخش« تفسیر 35)نور/

باشد؛ چرا که در قرآن کریم و روایات اسلامی  اند که همه این معانی با توجه به معنایی که شد، صحیح میکرده

 از چند چیز به عنوان »نور« یاد شده است:  

ـ علم  7ـ امامان معصوم)ع( 6ـ شخص پیامبراکرم)ص( 5ـ آیین اسلام 4ـ ایمان  3الهی ـ هدایت 2ـ قرآن مجید 1

 ودانش. 

در کتاب »توحید« آمده است از امام علی بن موسی الرضا)ع( تفسیر این آیه را }اللهُ نُورُ السَّمَاوَاتِ وَ الْأرْضِ{ 

 [ 1کنندة اهل زمین است«.]   ( سؤال کردند، فرمود: »او هدایت کنندة اهل آسمانها و هدایت 35)نور/

  

 . 470ص  14/ تفسیر نمونه، همان ج  122ص  15/ ر.ک. المیزان همان ج 1، ج155[. توحید صدوق، ص 1]

 

 ( چگونه خداوند ، اول،آخر، ظاهر و پنهان است؟ 31

 

   ( چگونه خداوند ، اول،آخر، ظاهر و پنهان است؟31 ▲

فرماید: خداوند اول  : }هُوَ الْأوَّلُ وَ الآخِرُ وَ الظَّاهِرُ وَ الْبَاطِنُ{ در وصف خداوند می3در سوره مبارکه حدید، آیه  

هم  و آخر و پیدا و پنهان است. چطور امکان دارد یک موجود هم اول باشد و هم آخر و هم ظاهر باشد و 

 باطن؟

ج( خداوند اول است نه اولیت زمانی تا با آخریت او مغایر باشد، و ظاهر است نه به معنای اینکه محسوس به 



حواس است تا با باطن بودن او دو معنی و در دوجهت مختلف باشد اولیت او عین آخریت و ظاهریت اوعین  

 باطنیت اوست.  

 د:  فرماینهج البلاغه می65و حضرت علی)ع( در خطبه

لَ أنْ یَکُونَ بَاطِناً... وَ کُلُّ  »الْحمَْدُ ِللهِ الَّذِی لَمْ تَسْبِقْ لَهُ حَالٌ حَالاً، فَیَکُونَ أوَّلاً قَبْلَ أنْ یَکُونَ آخِراً وَ یَکُونَ ظَاهِراً قَبْ

 ظَاهِرٍ غَیْرَهُ بَاطِنٌ وَ کُلُّ بَاطِنٍ غَیْرَهُ غَیْرُ ظَاهِرٍ«.

حال و صفتی از او بر حال و صفتی دیگر تقدم ندارد تا اولیت او مقدم بر آخریتش  »سپاس خدایی را که هیچ  

باشد، وظاهریت او مقدم بر باطنیتش بوده باشد... هر پیدائی جز او فقط پیداست و دیگر پنهان نیست و هر  

عین اینکه   پنهانی جز او فقط پنهان است و دیگر پیدا نیست اوست که در عین اینکه پیداست پنهان است و در

 پنهان است پیداست«. 

یعنی او هم پیداست و هم پنهان است، او در ذات خود پیداست، اما از حواس انسان پنهان است، پنهانی او از  

 حواس انسان از ناحیه محدودیت حواس است نه از ناحیه ذات او. 

تر  تر باشد ظاهرو قویتر در جای خود ثابت شده است که وجود مساوی با ظهور است، و هرچه وجود کامل

 تر است.  تر باشد از خود و از غیر پنهانتر و با عدم مخلوطاست و برعکس هر ضعیف

کند نسبت به حواس ما  ذات حق که صرف الوجود و فعلیت محض است و هیچ مکان و زمان او را محدود نمی

از کمال وجودش است سبب  باطن است اما او در ذات خود عین ظهور است و همان کمال ظهورش که ناشی 

خفای او از حواس ما است، جهت ظهورو جهت بطون در ذات او یکی است، او از آن جهت پنهان است که در  

 نهایت پیدائی است، او از شدت ظهور در خفاست. 

  

 

 بخش سوم: تفسیر 

 

   بخش سوم: تفسیر  ▲

 

 ( جهت بکارگیری اسم اشاره قریب و بعید نسبت به قرآن کریم چیست؟ 32



 

   ( جهت بکارگیری اسم اشاره قریب و بعید نسبت به قرآن کریم چیست؟32 ▲

 جهت به کارگیری اسم اشارة قریب:  

( در  2{ )بقره/( و اسم اشارة بعید: }ذَلِکَ الْکِتَابُ لارَیْبَ فِیه9{ )اسراء/قْوَم}إِنَّ هَذَا الْقُرْءَانَ یهَّْدِى لِلَّتىِ هِىَ أَ

 قرآن چیست؟ 

 ج: هذا اسم اشاره برای نزدیک است وچون مشارالیه حاضر است، از هذا استفاده شده است.  

قامش بالاست که  ذلک اسم اشاره بعید است و در اینجا برای بیان عظمت از آن استفاده شده؛ یعنی آنقدر م

[ یا منظور آن کتابی است که پیامبران گذشته)ع( به  1ها قرار گرفته است.]گویی در نقطة دور دستی از آسمان

 اند یا اشاره به لوح محفوظ است.  نزولش بر حضرت محمد)ص( خبر داده

 [2(؛] 4ِّ الْکِتَابِ لَدَیْنَا لَعَلىٍّ حَکِیمٍ{ )زخرف/}وَ إِنَّهُ فِى أمّ

 ن در »أمّ الکتاب« ]لوح محفوظ[ نزد ما بلندپایه و استوار است«.»و آ

  

 .  966، ص1[. تفسیرنمونه، آیت الله مکارم شیرازی، ج1]

 ، دارالفکر.  14، ص2[. تفسیر کبیر، فخر رازی، ج2]

 

 ( کلمه » قدر« در قرآن 33

 

   ر« در قرآن( کلمه » قد33 ▲

اند و معنای اخیر طبق نظر  ج: قدر را به معنای منزلت، ضیق و تنگی و هم چنین تقدیر و اندازه گیری دانسته

ی قدر نیز این معنا آمده است، یعنی شب مرحوم علامه طباطبایی در این جا معنای صحیح تری است. در سوره

یک سال را، مثل زندگی، مرگ، رزق، سعادت، شقاوت  تقدیر و اندازه گیری، خداوند متعال در آن شب حوادث  

 [ 1کند.] و چیزهایی دیگر را تقدیر می



 .  562ـ   561، ص20[. ر.ک: ترجمه تفسیر المیزان، جامعه مدرسین، ج1]

 

 ( چرا ملائکه و روح جداگانه در سوره قدر ذکر شده است؟ 34

 

   ( چرا ملائکه و روح جداگانه در سوره قدر ذکر شده است؟34 ▲

فرماید: )جبرئیل از ملائکه، و روح ج: در تفسیر برهان در روایتی از امام صادق)ع( نقل است که حضرت می

ح« یعنی به قرینه مقابله این دو  فرماید: »تنزّل الملئکة و الرّوبینی خدای متعال میاعظم از ملائکه است. مگر نمی

 [ 1با هم متفاوتند.]

تفسیرهای دیگری نیز برای روح گفته اند؛ که عبارتند از: معنای روح، جبرئیل امین است، چرا که جبرئیل را 

های دیگری نیز نقل  ی عده ای، روح به معنای »وحی« است. تفسیرنامند. همچنین به عقیده»روح الأمین« نیز می

 [ 2رسد.]تر به نظر می. اما تفسیر اول از همه صحیحشده است

  

،  27؛ تفسیر نمونه، دارالکتب الاسلامیه، ج568، ص20[. ر.ک: ترجمه تفسیر المیزان، جامعه مدرسین، ج1]

 .  185ـ   184ص

 [. ر.ک: تفسیر نمونه، همان مدارک.  2]

 

 ( تفاوت کلمه های »صوم وصیام« و »شک و ریب« که در قرآن آمده است چیست؟ 35

 

   ( تفاوت کلمه های »صوم وصیام« و »شک و ریب« که در قرآن آمده است چیست؟35 ▲

اند که:  و گفته اند، ولی بعضی بین این دو فرق قایل شده ج: اکثر علماء لغت بین صوم و صیام فرقی قایل نشده

صیام، خودداری از عملی همراه با نیت است، ولی صوم خودداری از مفطرات است و نیت در آن شرط نیست؛  



( روزه بر شما واجب شده است. و آیه }فَکلُِّى وَ اشْرَبىِ وَ قَرِّى عَیْنًا  183مانند: }کُتبَِ عَلَیکُم الصِّیَامَ{ )بقره/

(؛ »بخور؛ وبنوش، 26ِّ نَذَرْتُ لِلرَّحْمَانِ صَوْمًا فَلَنْ أکَلِّمَ الْیَوْمَ إِنسِیًّا{ )مریم/رِ أحَدًا فَقُولىِ إِنىّفإَِمَّا تَرَیِنَّ مِنَ الْبَشَ

وچشمت را روشن دار!« و هرکس از جنس بشر را که دیدی )با اشاره( به او بگو برای خدا نذر روزة )سکوت(  

 [ 1نخواهم گفت.]کرده ام و با هیچکس تا )روزه ام( هرگز سخن 

شک وریب: شک، تردد ذهن است در دوامر بطور یکسان، ولی ریب شک همراه با تهمت است؛ مانند: }ذَلِکَ  

هیچ شکی راهنمای پرهیزکاران است«؛ چرا که مشرکین علاوه بر  (؛ »آن کتاب بی2الکِتَابُ لا رَیبَ فِیهِ{ )بقره/

این کلمات افتراء و دروغ است و دیگران او را در این راه  زدند که شک به قرآن، به پیامبر)ص( نیز تهمت می

 [ 2اند.]یاری رسانده

  

 .  1301[. ر.ک: معجم الفروق اللغویة، نشر جامعة مدرسین، شمارة 1]

 .  1040[. همان مدرک، شمارة 2]

 

 ( تفاوت کلمه های »قسط و عدل« و »ظلم و جور« چیست؟ 36

 

  ( تفاوت کلمه های »قسط و عدل« و »ظلم و جور« چیست؟36 ▲

 ج: ظلم در قرآن، بدین معانی آمده است:  

 ( 33ِّ ءَاتَتْ أکلَُّهَا وَ لَمْ تَظْلِم مِّنْهُ شَیْئاً{؛ )کهف/ـ کم کردن حق }کلِّْتَا الجَّْنَّتَین1ْ

 2د«. »هر دو باغ میوة خود را داد و از آن چیزی کم نکر

 (  281{؛ )بقره/ ُّّّ نَفْسٍ مَّا کَسَبَتْ وَ هُمْ لَا یُظْلَمُونَکلُ ـ نقصان؛ }ثُمَّ تُوَفّى2َ

 شود«. کم و کاست به خودش داده می»هر نفسی هر آنچه کسب کرده بی

 (  148ـ جور و ستم؛ }لایحُِّبُّ اللهُ الْجَهْرَ بِالسُّوءِ مِنَ الْقَوْلِ إِلاّمَن ظُلِمَ{؛ )نساء/3

 [ 1»خداوند دوست ندارد کسی با سخنان خود، بدیها را اظهار کند؛ مگر آن کس که مورد ستم واقع شده باشد«.]

ظلم، به معنای نقصان حق و جور، به معنای عدول از حق است. نقیض ظلم، انصاف )عطا کردن حق به طور  

 [ 2کامل( و نقیض جور، عدل است.]



؛ دریغ کردن حقوق افراد از آنهاست. قسط، یعنی حق کسی را به  عدالت، پرداختن حق هرکس و نقیض آن ظلم

 [ 3دیگری ندهد و تبعیض روا ندارد. و نقیض آن پرداختن حق کسی به دیگری است.] 

عدل، به معنای دادگری، میانروی و برابر نمودن است. و قسط به معنای حصّه و نصیبی است که در تقسیم آن،  

شده باشد. در قرآن قسط و مشتقات آن بیشتر در ادای حقوق افراد و  برابری و میانه روی )عدل( رعایت

 [ 4ها وکیل و وزن آمده، و عدل، در خلقیات و احکام و شهادات آمده است.]اجتماع، اموال و پاداش

  

 ، دارالکتب الاسلامیة.  270، ص4[. قاموس قرآن، سید علی اکبر قرشی، ج1]

 .  172لعسکری، نورالدین جزائری، نشر اسلامی، ص[. معجم الفروق اللغویه، ابن هلال ا2]

 ، آستان قدس رضوی.  130، ص 3[. شرح وتفسیر لغات قرآن بر اساس تفسیر نمونه، جعفر شریعتمداری، ج 3]

 . 30و29، ص2[. فرهنگ لغات قرآن، دکتر محمد قریب، نشر بنیاد، ج 4]

 

 کعبین« بصورت تثنیه در قرآن آمده است؟ ی »مرافق« جمع و »( چرا کلمه37

 

  ی »مرافق« جمع و »کعبین« بصورت تثنیه در قرآن آمده است؟( چرا کلمه37 ▲

ها اشاره  ترین آنج: فقها و مفسران شیعه و سنی، در این باره وجوه متعددی نقل کرده اند؛ به برخی از مهم

 کنیم:  می

 « دو قول مهم وجود دارد:  در معنای »کعب

 ـ برآمدگی پشت پا؛  1

 های پا.  ـ قوزک2

این که »مرافق« به صورت جمع است با سیاق آیه مطابق است؛ زیرا تمامی »ضمایر« در آیه مبارکه، ]به 

ترین وجوهی که »کعبین« بر خلاف سبک و سیاق آیه، به صورت تثنیه آمده، جز»کعبین«[ ضمیر جمع است. مهم

 ست از:  عبارت ا

 ـ از باب تفنن در کلام است؛  1

ـ جمع »کعب«، »کعاب« و »کعوب« است و این دو لفظ با فصاحت لفظی آیة شریفه، مأنوس و مناسب  2



 باشد؛  نمی

ـ با توجه به این که »کعب« معانی مختلف دارد، شارع مقدس »کعبین« آورد تا مقصود به مسح پاها که همان  3

ی که در پشت پا ست( است با احتمالات دیگر اشتباه نشود. به عبارت دیگر اگر  »قبة القدم« )استخوان بلند

های پا ـ که در هر پا دو غوزک وجود دارد ـ  بایست در مسح پا تا غوزکآمد، می»کعاب« به صورت جمع می

و مجموع  بینیم در هرپا یک »کعب« که همان »قبة القدم« استکشیده شود. از این که »کعبین« آورده است و می

 [ 1شود مراد شارع مقدس از مسح پا همان »قبة القدم« است.] دو پا دو »کعب« دارد، معلوم می

  

 ، انتشارات نوید.  34ـ   20، ص1[. ر.ک: تفسیر شاهی، ابی الفتح الحسینی الجرجانی، ج 1]

 

 ( مراد از تسبیح موجودات در قرآن چیست؟ 38

 

   ( مراد از تسبیح موجودات در قرآن چیست؟38 ▲

سورة اسراء در مورد تسبیح موجودات چیست؟ آیا جملة }و إِنْ مِّنْ شَیءٍ إلاّ یُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ...{ به   44مراد از آیة 

 فرمایید؟  هاست؟ لطفاً در این مورد توضیح بیشتری عنایت تمام موجودات مربوط است و کاشف از درک آن

ج: این آیة شریفه از آیات متشابه است. آیات زیادی در این زمینه وجود دارد. تسبیح یعنی خدا را منزه شمردن؛  

 اعم از این که با زبان یا غیر آن باشد.  

 به طور کلی در مورد تسبیح گفتن موجودات، دو دیدگاه کلی وجود دارد:  

باشد و حکایت از  ؛ یعنی همه چیز، دلیل کمال آفریننده خود میگویند این تعبیرها استعاری استـ بعضی می1

 نماید.  کند؛ یعنی گویی به زبان تسبیح و تنزیه، صفات الهی را بیان میصفات خدا می

گویند؛ از باب نمونه سخن گفتن گویند: اشیا واقعاً شعور دارند و به راستی تسبیح و ذکر میـ برخی نیز می2

گویند: در آن مورد سنگریزه تسبیح خود را به گوش زنند و میبر اکرم)ص( را مثال میسنگریزه در دست پیام

دیگران رسانده است؛ نه آن که همان هنگام در آن ایجاد تسبیح شده باشد. آدمی درنمی یابد وگرنه همه چیز،  

 فرماید:  تسبیح گوی خداست. ملای رومی می

 مان ما خامشیم«.»ما سمیعیم و بصیریم و هُشیم؛ با شما نامحر



( و مانند این  44ّْءٍ إِلَّا یُسَبِّحُ بحِّمَْدِهِ وَ لَاکِن لَّا تَفْقَهُونَ تَسْبِیحَهُمْ ...{ )اسراء/ظاهر آیة شریفه }... وَ إِن مِّن شىَ

آیه، با نظر دوم مطابقت دارد؛ لیکن صاحبان این نظریه از نظر تبیین مطلب بر اساس اصول عقلی، خود به دو 

 شوند:  تقسیم میدسته 

 گویند: همین اشیا با همین صورت مادی، شعور و درک دارند؛  ای که میـ. دسته1

ای قائلند: اشیا صورت غیر محسوس دیگری دارند که آن صورت دوم، شعور و درک دارد و همان  ـ دسته2

واْ أنطَقَنَا اللَّهُ الَّذىِ أنطَقَ  فرماید: }قَالُدهد. قرآن در مورد آن میشود و شهادت میاست که روز قیامت ظاهر می

 آورد«. (؛ »می گویند خدا ما را به سخن درآورد، همان که هر چیزی را به سخن می21ّْءٍ{ )فصلت/کلَّ شىَ

به هر حال هر کدام که باشد، با درک عادی ما سازگار نیست؛ ولی ظاهر قرآن با آن مناسب است و مکاشفات  

 [ 1نیز برای مشاهده آنها ادعا شده است.] عرفانی و احیاناً دلایل عقلی

  

، مؤسسه در راه حق/ ر.ک: المیزان، علامه  262ـ  260، ص 2ـ  1[. معارف قرآن، استاد مصباح یزدی، ج 1]

،  560ـ    559، ص 5، انتشارات اسلامی/ کشف الاسرار، ملاصدرا، ج155ـ   148، ص13طباطبایی رحمة الله، ج

 انتشارات امیر کبیر. 

 

 ( درخواست هدایت در »صراط مستقیم«39

 

   ( درخواست هدایت در »صراط مستقیم«39 ▲

در سوره مبارکه حمد، این آیه شریفه بیان شده: }اهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِیم{؛ »مارا به راه راست هدایت کن« این  

آیه را هم پیامبر اکرم)ص( و هم ائمه معصومین)ع( و مسلمانان هدایت یافته در نماز و غیر نماز قرائت  

ز از خداوند بخواهد که مارا در راه راست هدایت کن. این  کردند، آیا کسی که در صراط مستقیم قرار دارد؛ بامی

 تحصیل حاصل نیست؟  

های مادّی و معنوی قابل تغییر و تحوّل است، بقاء و ادامه هدایت  ج: هدایت به راه راست مانند سایر پدیده

فته، در آینده  مند است، زیرا ممکن است یک فرد هدایت یا درفرد و یا جامعه، به مراقبتها و شرایطی خاص نیاز

 عمر خود از جادّه مستقیم منحرف گردد و پس از هدایت، مجدداًگمراه شود و بالعکس.  



 ی تاریخی قبل از اسلام و بعد از آن را ذکر کنم: لازم است در اینجا چند نمونه

او   ـ جریان عابد و زاهد بنی اسرائیل که یک عمر در خشوع و خضوع به سر برد و مردم فوق العاده برای1

کرد و  ها دعا میاحترام قائل بودند و بخاطر مقام و موقعیت که داشت، مستجاب الدعوة بود، برای مریض

 داد.  خداوند شفاء می

یکی از زنان اشراف و بزرگان بنی اسرائیل به مرض جنون مبتلا شده بود، برادرانش او را آوردند در صومعه این  

این راهب شفا دهد و خودشان رفتند. وقتی چشم راهب به زیبایی و  راهب تا خداوند به برکت انفاس و دعای 

جمال این زن افتاد، در یک لحظه منقلب شد، عقلش تحت اراده نفسانی قرار گرفت، از صراط مستقیم و 

رحمانی به صراط شیطانی سقوط کرد و در حق آن زن خیانت کرد، بعد ترسید که آن زن بچه دار بشود و  

درصدد قتل آن زن برآمد و آن زن را کشت و بدنش را در صحرا دفن کرد، بعد از اینکه  آبرویش را بریزد، 

برادران آن زن آمدند و عابد را تحت فشار قراردادند، اعتراف به جنایت و قتل کرد و بخاطر این دو جنایت  

در مقابلش   محکوم به اعدام شد و به دار آویخته شد، در همان حال که روی چوبه دار قرار داشت، شیطان 

مجسم شد، گفت من بودم که در اثر وسوسه به این حال مبتلا کردم، یک بار به من سجده کن تا تورا از این 

 حالت نجات دهم، عابد گفت چگونه تو را در این حالت سجده کنم؟  

رد، در  کنم، عابد روی چوبه دار شیطان را سجده کشیطان گفت: من به یک سجده ایمائی )اشاره ای( قناعت می

همانجا آخرین نفسش به آخر رسید به درک واصل شد، تمام زحمات و عباداتش هدر رفت، لذا در تمام حالات  

ای انسان را به حال خودش رها کند سقوط  متوجه خدا بود و از خداوند استمداد جست که اگر خداوند لحظه

 [ 1کند.]می

گیرد، در زمان حضرت موسی)ع( در  الهی قرار میـ چنانچه انسان در یک لحظه از صراط شیطانی به صراط 2

کنند که از خداوند طلب باران کند،  آید، مردم از حضرت موسی)ع( تقاضای مییک سال قحطی باران پیش می

کند به کند خداوند وحی میکند در صحرا و از خدوند طلب باران میحضرت موسی)ع( مردم محل راجمع می

فردگناه کاروجود دارد که مانع از نزول باران شده مادامکه آن مرد درمیان این  موسی)ع( که در میان مردم یک 

شود. حضرت موسی)ع( مسئله را برای جمع شرح داد. آن فرد گناه کار متوجه شد جمعیت باشد باران نازل نمی

اه کارم، لذا این  فهمند که من گنام، اگر از میان جمعیت بیرون روم همه میو دانست که من مانع نزول باران شده

مرد در آن لحظه بینه و بین الله توبه کرد، تصمیم گرفت که دیگر گناه انجام ندهدو خداوندنیز توبه اورا قبول 

 کردو باران رحمت نازل شد. 

های کامل تاریخی طلحه و زبیر است که در دوران پیامبر اکرم)ص( فداکاریهای زیادی  و بعد از اسلام نمونه

ترین دژهای  ها شرکت داشتند. و از پیشتازان اسلام و فداکاران سختش پیامبر)ص( در جنگنمودندو دوشادو



اسلام بودند وقت خبر کشته شدن زبیررا به حضرت دادند، علی)ع( شمشیر او را طلبید و فرمود: این شمشیر  

 هایی از پیامبر)ص( دور کرد. سختی

تا جایی که یکی از اصحاب امیرالمومنین)ع( دچار  ولی در جنگ جمل در مقابل امام معصوم قد علم کردند  

تردید شد و از حضرت سوال کرد: »ایَُمکنُ ان یَجتَمِعَ زُبَیرٌ و طلحةُ و عائشةُ علی باطل؟؛ آیا ممکن است طلحه  

 و زبیر و عایشه بر باطل اجتماع کنند؟«. 

عد از آنکه وحی و ندای  امام علی)ع( در جواب سخنی دارد که به قول دکتر طه حسین نویسنده مصری ب

 [ 2آسمانی منقطع شد، سخنی به این بزرگی شنیده نشده است.] 

فرمود: »اِنَّ الحَقَّ و الباطلَ لا یُعرفان باقدار الرجال اِعِرفِ الحقّ تعرف اهلَه، و اِعِرفِ الباطِل تعرف اهلَه«؛ حق و  

اص نباید مقیاس حق و باطل قرار گیرند، توان شناخت یعنی اشخها نمیباطل را با میزان قدر و شخصیت انسان

این حق و باطل است که باید مقیاس اشخاص و شخصیت افراد باشد، حق و باطل را بشناس، آنگاه اهلش را 

 میشناسی«. 

 دو نمونه تاریخی در دوران اباعبدالله الحسین)ع( که از مکه عازم عراق بودند رخ داد:  

  
 :قین بن زهیر جریان  ـ1

بجلی از هواداران عثمان بود و در آن سال مراسم حج را بجای آورد و به کوفه برمیگشت و   قین بن زهیر

آمد، او در جای دیگری منزل  دوست نداشت با امام حسین)ع( ملاقات کند، لذا در هر محلی که امام فرود می

، زهیرهم فرود آید.  کرد، ولی در منزل »زرُود« زهیر مجبور شد در همان محلی که امام حسین)ع( فرود آمدمی

امام او را دعوت به همکاری نمود، او دعوت امام را پذیرفت و تا آخر در کنار امام قرار گرفت تا اینکه در  

کربلابه عنوان فرمانده سمت راست سپاه از طرف امام حسین)ع( منصوب گردیدو بعد از جهاد و مبارزه به  

 فیض شهادت نائل شد. 

  
 یریاح یزید  بن  حر  جریان  ـ2

کند که امام را در کوفه حربن یزید ریاحی از جمله کسانی بود که با هزار نفر از طرف ابن زیاد مأموریت پیدا می

در نزد عبیدالله بن زیاد ببرد، حر تاروز عاشورا در مقابل امام معصوم واجب الاطاعه قرار داشت )صراط 

ن یزید ریاحی کم کم به سوی خرگاه امام  شود، همانطور که حربشیطانی( ولی در روز عاشورا متحوّل می

 شد مردی به او گفت: این چه حالتی است که در تومی بینم؟  حسین)ع( نزدیک می

بینم و بخدا قسم چیز را بر بهشت برنمی گزینم حرگفت: بخدا سوگند خود را در میان بهشت و دوزخ می

 اگرچه مرا پاره پاره کرده و در آتشم بسوزانند.  



سپاه امام حسین)ع( ملحق شد و در رکاب آن حضرت به درجه رفیع شهادت نائل گردید و در   و در آخر به 

لحظات آخر امام حسین)ع( به بالین حر آمد، سرش را به دامن گرفت و فرمود: به به ای حر تو حرّی هم  

اط الهی،  چنانکه نام گذاشته شدی بآن، حری در دنیا و آخرت. بشر همیشه در سر دو راهی قرار دارد )صر

صراط شیطانی( و آینده او مبهم است او باید از این نعمتی که خداوند بر اوداده و هرلحظه ممکن است  

دستخوش فنا و زوال گردد، قدر دانی کند و از خداوند بخواهد در تمام ادوار عمر برقرار بماند یعنی عاقبت  

 بخیر شود.  

  

 . 71، ص 1[. سفینة البحار، ج1]

 . 40[. علی و بنوه، ص2]

 

 ( چگونگی خواندن آیه »کفوا...« 40

 

   ( چگونگی خواندن آیه »کفوا...«40 ▲

 ج: در نحوه قرائت »کفوا« سه قرائت وارد شده است:  

 رائت حفص.  الف( کفوا )به ضم فاء و قرائت واو( ق

 ب( کفئا )به سکون فاء و قرائت همزه( قرائت حمزه و اسماعیل 

 [ 1ج( کفئا )به ضم فاء و قرائت همزه( قرائت باقی قراء]

قرائت قرآن به این سه وجه جایز است ولی قرائت کفوا )به سکون فاء و قرائت واو( وارد نشده و احتیاط  

 [2واجب در ترک آن است.]

شود و گانه فوق به معنای مثل و نظیر است و اختلاف قرائت موجب تغییر معنی نمیی سههاکفوا در همه قرائت

های  های کنونی نیز طبق آن نگارش یافته از قرائتهای فوق روایت حفص از عاصم که قرآندر بین روایت

 موجب اعتماد شیعه است.  



 وره اخلاص. [. چهارده روایت در قرائت قرآن مجید، دکتر محمد جواد شریعت، س1]

 . 58، فصل احکام القرائه، مسئله 1[. ر.ک: عروة الوثقی، ج 2]

 

 های هفتگانه« چیست؟ها و زمین( منظور از »آسمان41

 

   های هفتگانه« چیست؟ها و زمین( منظور از »آسمان41 ▲

تعبیر دارد: }سماء{، }سَمَوَات{ و }سموات سبع{. قرآن مجید درباره زمین   ها سهج: قرآن مجید، درباره آسمان

از واژه »ارض« استفاده کرده و فقط در آیه دوازده سوره طلاق }اللهُ الَّذی خَلَقَ سَبْعَ سَماواتٍ وَ مِنَ الْأرْضِ  

 [ 1اند.]های هفتگانهها نیز مانند آسمانکند که زمینمِثْلَهُنَّ{ اشاره می

 منظور از هفت آسمانی که در قرآن بیان شده چیست؟  اما

ـ برخی معتقدند که منظور، طبقات متراکم هوای اطراف زمین و قشرهای مختلفی است که روی هم قرار 1

 [2گرفته است.]

شود  های هفتگانه است؛ منتها از آیات قرآن چنین استفاده میـ مقصود از }سموات{ و }سَمَوَات سَبع{ آسمان2

بینیم، جزء آسمان اول است و شش عالم دیگر وجود دارد که از  ام کرات و ثوابت و سیاراتی که ما میکه تم 

ها و ابزارهای علمی امروز ما بیرون است. در حال حاضر اطلاع دقیقی از جزئیات آن نداریم و  دسترس دیده

 [ 3قرآن کریم هم درباره آنها حرفی نزده است.] 

  

 ، انتشارات دارالکتب الاسلامیة.  260، ص24[. تفسیر نمونه، ج1]

 ، نشر بنیاد بعثت.  83، ص1[. تفسیر احسن الحدیث، سید علی اکبر قرشی، ج2]

،  168، ص1، نشر جامعه مدرسین/ تفسیر نمونه، ج369، ص 17[. ر.ک: المیزان، علامه طباطبایی)ره(، ج 3]

 دارالکتب الاسلامیة.  

 



 اسرائیل از جهانیان برترند؟( چرا بنی42

 

  اسرائیل از جهانیان برترند؟( چرا بنی42 ▲

 بقره، موضوع برتری بنی اسرائیل بیان شده است.   122و  47ج: در برخی از آیات قرآن، از جمله آیه 

 کنیم: اره میاند که به برخی از آنها اشمفسران علل متعددی برای این موضوع بیان کرده

 ـ ارسال رسولان بسیار در بین بنی اسرائیل؛  1

 ـ نزول کتابهای متعدد آسمانی بر آنها؛  2

 ـ غرق شدن فرعون ونجات بنی اسرائیل؛  3

 ـ باز یافتن عظمت و استقلال و برخورداری از نعمت هدایت به دست انبیای بنی اسرائیل؛ 4

 ا؛ هـ فروفرستادن »منّ« و »سلوی« به خاطر آن5

 و... 

 دو تذکر: 

ها نسبت به افراد محیط و  ها بر همة مردم تا قیامت نیست؛ بلکه مقصود، برتری آنـ این برتری، دلیل برتری آن1

خوانیم: }کنتم خیر أمّةٍ أخرجت  عصر نزول آیات الهی در زمان حضرت موسی)ع( بوده است؛ زیرا در قرآن می

( اگر  110اید...« )آل عمران/رین امتی که برای نفع انسان آفریده شدهللناس...{؛ »شما ]امت پیامبر اکرم)ص([ بهت

 بگوییم برتری بنی اسرائیل همیشگی است، با این آیه شریفه و آیاتی مانند آن منافات دارد.  

ـ این فضیلت ارادی و از روی انتخاب خود بنی اسرائیل نبوده بلکه اعطایی بوده؛ بنابراین، فضیلت به مفهوم  2

 [ 1نیست.]مصطلح 

  

 ، دارالمعرفة.  231، ص2ـ   1[. مجمع البیان، مرحوم طبرسی، ج1]

 

 ( بازخوانی آیات »یذهبن السیئات« و آیات »شراً یره«43

 



   ( بازخوانی آیات »یذهبن السیئات« و آیات »شراً یره«43 ▲

لِلذَّاکِرِینَ{   َّ السَّیَِّّاتِ ذَالِکَ ذِکْرَىِّ النهََّّارِ وَ زُلَفًا مِّنَ الَّیْلِ إِنَّ الحَّْسَنَاتِ یُذْهِبنْطَرَفىَآیه }وَ أقِمِ الصَّلَوةَ 

است؟   ( با آیة: }فَمَن یَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَیْرًا یَرَهُ * وَ مَن یَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا یَرَهُ{ چگونه قابل جمع114)هود/

 توضیح دهید؟ 

شود که هرکس مرتکب گناه و کار بدی شود، جزای آن را در قیامت خواهد  ج: از آیات قرآن کریم استفاده می

ر  ( مگر اینکه توبه کند و د8ـ    7دید: }فَمَن یَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَیْرًا یَرَهُ * وَ مَن یَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا یَرَهُ{ )زلزله/ 

همین دنیا از گناه پاک شود و نقایص خود را با اعمال صالح جبران نماید: }إِلَّا مَن تَابَ وَ آمَنَ وَ عَمِلَ عَمَلاً  

( و یا اگر لایق شفاعت باشد، مورد 70صَالِحًا فَأولَئکَ یُبَدِّلُ اللهُ سَیِّئَاتِهِمْ حَسَنَاتٍ وَ کاَنَ اللهُ غَفُورًا رَّحِیمًا{ )فرقان/

 [ 1شود، نام برده است.]ای از کسانی را که شفاعت شامل حال آنها نمیت قرار گیرد. قرآن کریم عدهشفاع

پایان الهی استفاده نکنند و با بار گناه وارد قیامت شوند، به میزان جرم و  امّا گناهکارانی که از فضل و رحمت بی

ای همچون  شوند. فقط عدهشوند، وارد بهشت میمانند و آن گاه که از آلودگی و گناه پاک گناهشان در جهنم می

نَّمَ کافران و منافقان معاند برای همیشه در جهنم باقی خواهند ماند: }... إِنَّ اللهَ جَامِعُ الْمُنَافِقِینَ وَ الْکَافِرِینَ فىِ جَهَ

َّ عَنهُّْمْ أمْوَالهُُّمْ  }ولَن تُغْنىِ 116عمران/   (؛ }... وَاُوْلَئکَ أَصحابُ النَّارِ هُمْ فِیهَا خَالِدُونَ{ آل140جَمِیعاً{ )نساء/

( همان گونه که بهشتیان برای  17وَ لَا أوْلَادُهُم مِّنَ اللهِ شَیًّْا أوْلَئکَ أصحَّْابُ النَّارِ هُمْ فِیهَا خَالِدُونَ{ )مجادله/

 [ 2همیشه در بهشت خواهند بود.] 

ه کیفر و شرک و کارهای بد، مشروط است؛ یعنی  استحقاق آدمی نسبت به پاداش ایمان و عمل نیک و نسبت ب

شوند که در آینده کفری به دنبال آن نیاید و یا برخی از گناهان  ایمان و عمل نیک، در صورتی مایة پاداش می

گردد که از روز نخست این فرد  کبیره از انسان صادر نشود، به طوری که اگر این شرط مفقود شد، روشن می

ست؛ زیرا خداوند پاداش خود را مشروط کرده بود وچون به این شرط عمل نشد،  مستحق پاداش نبوده ا

شوند که در آینده ایمان و توبه و  مستحق پاداش نگردید، ونیز شرک، کفر وگناهان، در صورتی مایة کیفر می

 ها نیاید. برخی از کارهای نیک، به دنبال آن

 شرایط استحقاق پاداش ایمان و عمل صالح:  

 کارهایی که در استحقاق پاداش ایمان و عمل صالح شرط است که وجود نداشته باشد، عبارتند از:  برخی از 

الدُّنْیَا وَ   ـ ارتداد پس از ایمان؛ }... وَ مَن یَرْتَدِدْ مِنکُمْ عَن دِینِهِ فَیَمُتْ وَ هُوَ کَافِرٌ فَأولَئکَ حَبِطَتْ أعْمَالُهُمْ فى1ِ

 (؛  217 النَّارِ هُمْ فِیهَا خَالِدُونَ{ )بقره/الآخِرةَِ وَ أولَئکَ أصْحَابُ

گردد  »هرکس راه ارتداد را پس از ایمان در پیش گیرد و به همان حال بمیرد، اعمال او در دنیا و آخرت باطل می



 و آنان برای همیشه در آتش خواهند بود«. 

(؛ »اگر شرک ورزند، آنچه را که انجام 88لُونَ{ )انعام/ـ شرک؛ }... وَ لَوْ أشْرَکُوا لَحَبِطَ عَنْهُم مَّا کاَنُوْا یَعْم2َ

 شود«. اثر میاند، باطل و بیداده

امَةِ وَزنًا{  ـ کفر؛ }أولَئکَ الَّذِینَ کَفَرُواْ بَِّایَاتِ رَبِّهِمْ وَ لِقَائهِ فحََّبِطَتْ أعْمَالُهُمْ فَلانُقِیمُ لهَُّمْ یَوْمَ الْقِی3َ

 (؛  105)کهف/

اند، پس عملهای نیک آنان باطل گردید و روز  ه به آیات خدا و روز معاد کفر ورزیده»آنان کسانی هستند ک

 رستاخیز برای آنان ارزشی قائل نخواهیم شد«. 

ِّّّ وَ لا  حرمتی نسبت به پیامبر اسلام)ص( }یَأیهَُّّا الَّذِینَ ءَامَنُواْ لا تَرْفَعُوا أصْوَاتَکُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبىِـ بی4

 (؛  2 لَهُ بِالْقَوْلِ کَجَهْرِ بَعْضِکُمْ لِبَعْضٍ أن تحَّْبَطَ أعْمَالُکُمْ وَ أنتُمْ لاتَشْعُرُونَ{)حجرات/تَجْهَرُواْ

»ای افراد با ایمان، صداهای خود را فراتر از صدای پیامبر نبرید و در برابر او بلند سخن مگویید )داد و فریاد  

کنند، مبادا اعمال شما باطل گردد در حالی که  بلند صدا می نزنید( آن گونه که بعضی از شما در برابر بعضی

 دانید«. نمی

 شرایط استحقاق کیفر کفر، شرک و گناهان:  

 برخی از کارها که در استحقاق کیفر کفر، شرک و گناهان شرط است که وجود نداشته باشد، عبارتند از:  

محَُّمَّدٍ وَ هُوَ الحَّْقُّ مِن رَّبهِِّّمْ کَفَّرَ    لصَّالِحَاتِ وَ ءَامَنُواْ بِمَا نُزِّلَ عَلىَـ ایمان به خدا؛ }وَ الَّذِینَ ءَامَنُواْ وَ عَمِلُواْ ا1

 (؛2عَنهُّْمْ سَیِّئَاتهِِّمْ وَ أصْلَحَ بَالَهُمْ{ )محمد/

»آنان که )به خدا( ایمان آورده و عمل صالح انجام دادند و به آنچه که به حق از جانب خداوند بر محمد نازل  

 سازد«. دیده معتقد شدند، خداوند گناهان آنان را پوشانده و حال آنان را )در دنیا و آخرت( نیکو میگر

رَبُّکُمْ أن یُکَفِّرَعَنکُمْ سَیِّئَاتِکُمْ وَیُدْخِلَکُمْ جَنَّاتٍ   ـ توبه؛ }یَأیُّهَا الَّذِینَ ءَامَنُوا تُوبُوا إِلىَ اللهِ تَوْبَةً نَّصُوحًا عَسى2َ

 (؛ 8مِن تحَّْتِهَاالْأنْهَارُ...{ )تحریم/ تَجْرِى  

اید، صادقانه به سوی خدا توبه کنید، امید است خداوند گناهان شما را بپوشاند و در  »ای افرادی که ایمان آورده

 ها نهرها جاری است، داخل نماید«. هایی که از پایین آنبهشت

ِّ لاأضِیعُ عَمَلَ عَمِلٍ مِّنکُم مِّن ذَکَرٍ أوْ أنثى  رَبُّهُمْ أنىّـ هجرت، جهاد و شهادت در راه خدا؛ }فَاسْتَجَابَ لَهُمْ 3

لَأکَفِّرَنَّ عَنهُّْمْ  بَعْضُکُم مِّن بَعْضٍ فَالَّذِینَ هَاجَرُواْ وَ أخْرِجُواْ مِن دِیَارِهِمْ وَ أوذُواْ فىِ سَبِیلىِ وَ قَاتَلُواْ وَ قُتِلُواْ

اتٍ تَجْرِى مِن تَحْتهَِّا الْأنْهَارُ ثَوَاباً مِّنْ عِندِ اللهِ وَ اللهُ عِندَهُ حُسْنُ الثَّوَابِ{ )آل  سَیِّئَاتهِِّمْ وَ لَأدْخِلَنَّهُمْ جَنَّ

 (؛ 195عمران/ 

»کسانی که در راه خدا هجرت کردند و از سرزمین خودشان بیرون رانده شدند و در راه من )خدا( مورد اذیت  



هایی که  موده و به شهادت رسیدند، گناهان آنان پوشیده و به بهشتو آزار قرار گرفتند و با دشمنان خدا جهاد ن 

 کنیم. این پاداش از جانب خدا است و نزد خداوند پاداش نیکو است«.پایین آنها نهرها جاری است وارد می

ئَاتِکُمْ وَ نُدْخِلْکُم مُّدْخَلاً کَرِیْمًا{؛  ـ اجتناب از گناهان بزرگ؛ }إِن تجَّْتَنِبُوا کَبَائِرَ مَا تُنهَّْونَْ عَنْهُ نُکَفِّرْ عَنکُمْ سَی4ِّ

 (  31)نساء/

پوشانیم و شما را در جایگاه ارجمندی وارد  »اگر از گناهان بزرگ اجتناب نمایید، گناهان کوچک شما را می

 کنیم...«. می

 نه است؛  ای مانند منافقان محارب و کافران لجوج و دشمن خداوند، همیشگی و جاودا جایگاه جهنم برای عده

 (؛68}وَعَدَاللهُ الْمُنَافِقِینَ وَ الْمُنَافِقَاتِ وَ الْکُفَّارَ نَارَ جَهَنَّمَ خَالِدِینَ{ )توبه/ 

»خداوند به مردان و زنان منافق و کفّار، وعده آتش دوزخ داده جاودانه در آن خواهند ماند ـ همان براى آنها  

 خته و عذاب همیشگى براى آنهاست«. کافى است! ـ و خدا آنها را از رحمت خود دور سا 

روند بعد از تحمل مدت محکومیتشان و سپری شدن مدت،  ها که به جهنم میولی ممکن است بسیاری از انسان

 [ 3به بهشت منتقل شوند.]

  

 .  48ـ  43[. ر.ک: مدثر/ 1]

 مؤمنین)ع(.، مدرسة الامام امیرال484ـ    481، ص 6[. ر.ک: پیام قرآن، آیت الله مکارم شیرازی، ج 2]

،  2به بعد، دارالکتب الاسلامیة/ التبیان، شیخ طوسی، ج 175، ص2[. ر.ک: تفسیرالمیزان، علامه طباطبایی، ج3]

، داراحیاء التراث العربی، 311، ص 1، مکتب الاعلام الاسلامی، قم/ مجمع البیان، امین الاسلام طبرسی، ج208ص

 ، دارالقرآن الکریم.  276ـ    248، ص6الله سبحانی، ج  بیروت / جهت اطلاع بیشتر ر.ک: منشور جاوید، آیت

 

 ( مراد از »احباط« که در قرآن آمده چیست؟ 44

 

   ( مراد از »احباط« که در قرآن آمده چیست؟44 ▲

که در قرآن مکرراً ذکر شده است، چیست؟ و با آیة }فَمَن یَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَیْرًا یَرَهُ{؛  مراد از کلمة »احباط«  

 چگونه قابل جمع است؟  



 [ 1پاسخ: کلمة »احباط« در قرآن نیامده است، ولی در برخی آیات به صورت »أحبط« و »حَبِطَ« و... آمده است.]

باشد؛  ر قرآن کریم شانزده مورد است و همه راجع به عمل نیک می»حبط« به معنای بطلان و تمام موارد آن د 

 [ 2گردد.]اثر میشود در اثر برخی عوامل )گناه( باطل و بییعنی اعمال نیکی که از مردم صادر می

 (؛  7آیه: }فَمَن یَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَیْرًا یَرَهُ{؛ )زلزله/

 بیند«.آن را می ای کار خیرانجام دهد»پس هرکس هم وزن ذره

  نکند  باطل را آن بد اعمال با و  کند محافظت را خویش  عمل باشد  توانسته  دنیا در  انسان که است صورتی  در 

َّ السَّیِّئَاتِ{ برد }إِنَّ الحَّْسَنَاتِ یُذْهِبنْها( سیّئات )بدیها( را از میان میخوبی)  حسنات که گونه همان زیرا

 برد.  ا از میان می( سیّئات نیز حسنات ر114)هود/

کند و در واقع اثر حسنات به  از طرف دیگر در روز حسابرسی، خداوند در مقابل سیّئات از حسنات کم می

 شود.  رود و باطل میخاطر تقابل با سیئات از بین می

  

 ، و... . 53، مائده/16، هود/ 28و   9، محمد/19[. ر.ک: احزاب/1]

 ، دارالکتب الاسلامیه.  97، ص2، ج[. قاموس قرآن، سید علی اکبر قرشی2]

 

 ( مصادیق کلمه »مؤمن« از دیدگاه قرآن کریم45

 

   ( مصادیق کلمه »مؤمن« از دیدگاه قرآن کریم45 ▲

ثُمَّ لَمْ یَرْتَابُوا وَجَاهَدُوا بِأمْوَالِهِمْ وَ أنفُسِهِمْ فىِ سَبِیلِ اللهِ   ج: از نظر قرآن }إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِینَ آمَنُواْ بِاللهِ وَ رَسُولِهِ 

 (؛  15{ )حجرات/أوْلَئکَ هُمُ الصَّدِقُوْنَ

اند، و با اموال  اند؛ سپس هرگز شکی در خود راه نداده»مؤمنان کسانی هستند که به خدا و رسولش ایمان آورده

 هاد پرداختند«.  های خود در راه خدا به ج و جان

   ـ است باطنی و واقعی امر یک  که  ـ ایمان ولی  سنت، اهل چه و شیعه چه گفته را شهادتین که آنهایی  قرآن  و 

 .  نمیداند  مؤمن  نشده، داخل  قلبهایشان در

 (  14لْایمَانُ فىِ قُلُوبِکُم{ )حجرات/ا یَدْخُلِ لَمَّا  وَ  أسْلَمْنَا قُولُواْ لَاکِن  وَ تُؤْمِنُواْ لَّمْ  قُل ءَامَنَّا الْأعْرَابُ قَالَتِ}



 پس در لفظ، فرقی بین شیعه و سنی نیست. و اصلاً در زمان نزول قرآن چنین جدایی نبوده است.  

شده؛ اما پس از آن، با عدم پذیرش امر و در زمان نزول قرآن، }یَا اَیُّهَا الَّذِینَ ءَامَنُوا{ شامل اهل سنت نیز می

 ولایت امیرالمؤمنین)ع( این کلمه تنها بر شیعیان واقعی اطلاق دارد.  رسول خدا)ص( در مورد  

ایمان در اصطلاح، به شیعیان دوازده امامی و عدل به شیعیان دوازده امامی که گناه کبیره انجام ندهند، و تکرار بر 

 شود.  گناه صغیره نداشته باشند، اطلاق می

  

 

 شود؟ ر قرآن کریم شامل فلسفه اسلامی نیز می( آیا حکمت د46

 

  شود؟( آیا حکمت در قرآن کریم شامل فلسفه اسلامی نیز می46 ▲

؛  (269َّ خَیرْاً کَثِیرًا{ )بقره/مراد از حکمت در آیه شریفه }یُؤْتىِ الْحِکْمَةَ مَن یَشَاءُ وَ مَن یُؤْتَ الْحِکْمَةَ فَقَدْ أوتىِ

 شود یا نه؟  »و به هرکس دانش داده شود خیر فراوانی داده شده است«. چیست؟ آیا شامل فلسفة اسلامی می

ج: به قضایای حقی که به نحوی مشتمل بر سعادت انسان باشد، حکمت گویند و در معلومات عقلی که حق و  

 [ 1رود.]صادق بوده و کذب و بطلان را قبول نکند به کار می

معانی زیادی ذکر شده؛ از جمله: »معرفت و شناخت اسرار جهان هستی، آگاهی از حقایق قرآن،    در تفسیر آن، 

های شیطانی را از الهامات  رسیدن به حق از نظر گفتار و عمل، معرفت و شناسایی خدا، نور الهی که وسوسه

شود، چون  مل میسازد«. و ظاهر این است که حکمت، معنای وسیعی دارد که حتی نبوت را نیز شاجدا می

 [ 2نوعی از علم و آگاهی است.]

حکمت طبق روایات از امام صادق)ع( اطاعت از خداوند و شناخت امام)ع(، شناخت و تفقه در دین و پرهیز از 

 شود.  [ با توجه به مطالب و تفسیرهایی که ذکر شد، حکمت شامل فلسفة اسلامی نیز می3گناهان کبیره است.] 

  

 ، نشر اعلمی.  299، ص2ه طباطبایی، ج[. المیزان، علام1]

 ، دارالکتب الاسلامیة.  341و   340، ص2[. تفسیر نمونه، ناصر مکارم شیرازی، ج 2]

 ، دفتر تبلیغات اسلامی.  254، ص2[. راهنما، اکبر هاشمی رفسنجانی و جمعی از محققان، ج3]



 

 نگاری در قیامت ( انگشت47

 

   نگاری در قیامت( انگشت47 ▲

شود که در روز قیامت، تمام انسانها زنده  ( استفاده می4از آیه شریفة }بَلی قاَدِرِینَ عَلَی أن نُّسَوِّیَ بَنَانَهُ{؛ )قیامت/

اثر  شود که از همدیگر متمایزند؛ آیا از نظر عقلی امکان دارد که شوند و سرانگشت هایشان ساخته میمی

 انگشت میلیاردها انسان در محل چند سانتیمتری با هم اختلاف داشته باشند؟  

کند، این گونه است فرماید که در روز قیامت وقتی انسانها را زنده میج: خداوند متعال در این آیه شریفه، نمی

کند؛ یعنی طوری  ان« میفرماید »تسویه بن شود که از هم متمایز باشند؛ بلکه میهایشان ساخته میکه سرانگشت

 شود، باشد.  کند که به همین صورتی که الان در سرانگشت هر فرد مشاهده میآن را صورتگری می

ها با هم یکی باشد  شوند، اثر بعضی از انگشتپس احتمال این که در بین آن همه انسانی که در قیامت زنده می

 [ 1ـ اگر هم صحیح باشدـ با این آیه منافاتی ندارد.] 

  

، نشراسلامی/ تفسیر نمونه، آیة الله مکارم شیرازی و دیگران،  104، ص20[. ر.ک. المیزان، علامه طباطبایی، ج1]

 ، دارالکتب الاسلامیة. 485، ص 18ج

 

 بخش چهارم: پیامبران و امامان معصوم)ع(

 

  امان معصوم)ع(بخش چهارم: پیامبران و ام  ▲

 

 ( نام کدام پیامبران در قرآن آمده است؟48



 

   ( نام کدام پیامبران در قرآن آمده است؟48 ▲

 شان در قرآن عظیم شأن بیان شده است: پیامبر الهی نام 26ج: 

 ـ اسماعیل)ع( 5ـ ابراهیم)ع( 4ـ نوح)ع(  3ـ محمد)ص( 2ـ آدم)ع( 1

 ـ موسی)ع( 10ـ زکریا)ع(  9ـ عیسی)ع(  8ـ ادریس)ع(  7ـ یوسف)ع(  6

 ـ ایوب)ع(15ـ اسحاق)ع( 14ـ عزیر)ع( 13ـ الیسع)ع( 12ـ سلیمان)ع( 11

 ـ ذولکفل)ع(20ـ داود)ع( 19ـ هارون)ع( 18ـ یونس)ع( 17ـ شعیب)ع( 16

 ـ هود)ع( 25ـ یحیی)ع( 24ـ الیاس)ع( 23ـ یعقوب)ع( 22ـ لوط)ع( 21

 ـ صالح)ع(. 26

  

 

 هایی به نام پیامبران نامگذاری شده است؟ ( چه سوره49

 

   هایی به نام پیامبران نامگذاری شده است؟( چه سوره49 ▲

ـ  4ـ حضرت نوح)ع(.  3ـ حضرت ابراهیم)ع(. 2ـ حضرت محمد)ص(.  1 : باشد¬ج: شش سوره بنام پیامبران می

 ـ حضرت یوسف)ع(. 5حضرت هود)ع(. 

 ـ حضرت یونس)ع(. 6

  

 

 ( آخرین پیامبر پیش از رسول خدا)ص( چه کسی بوده است؟50

 



  سی بوده است؟( آخرین پیامبر پیش از رسول خدا)ص( چه ک50 ▲

آخرین پیامبر، قبل از رسول گرامی اسلام)ص(، چه کسی بوده واز زمان درگذشت وی تا زمان بعثت حضرت  

رسول چند سال فاصله داشته است و در این فاصلة زمانی، حجت حق در روی زمین، چه کسی بوده و مردم از  

 کردند؟  چه کسی پیروی می

السلام بود و فاصله میان این دو اسلام، حضرت عیسی علی نبینا وآله علیه ج: آخرین پیامبر، قبل از رسول گرامی

توانید با کم کردن تاریخ هجری شمسی از تاریخ میلادی زمان  پیامبر حدود ششصد سال بوده است؛ البته شما می

 [ 1اند.] روایات نیز این مدت را تأیید کرده 2013( ـ  1392+53)  586دقیق آن را بدست آورید. 

حضرت موسی و عیسی‘ پیامبران و رسولانی وجود داشتند؛ ولی بین حضرت عیسی و پیامبر اسلام، پیامبری  بین

( و این، به معنای خالی بودن  19نیامده که قرآن این فاصله زمانی را »دوران فترت« نامگذاری کرده است. )مائده/

ست؛ چرا که حجت خدا، اعم از پیامبران  [( نی2زمین از حجت )که شیعه از طریق روایات به آن اعتقاد دارد]

است و ممکن است خداوند پیامبری نفرستد؛ ولی حجتی در روی زمین داشته باشد و منافاتی ندارد که در  

دوران فترت، اوصیا و مبلغان دین پیامبر قبلی وجود داشته باشند؛ چرا که اوصیای پیامبران بر خلاف خود  

ی عوامل اجتماعی، در میان مردم به طور پنهانی زندگی کنند؛ مانند زندگی  پیامبران، ممکن بود به خاطر یک سر

 [ 3حضرت حجت بن الحسن )عج( در عصر غیبت.]

  

 ، دارالتعارف للمطبوعات.  103، ص93، ح8[. ر.ک: روضة الکافی، شیخ کلینی، ج1]

 .  147[. ر.ک: نهج البلاغه، کلمات قصار، حکمت  2]

 ، دار الکتب الاسلامیة.  333ـ   331، ص 4تفسیر نمونه، مکارم شیرازی، ج [. ر.ک: نهج البلاغه، همان، 3]

 

 ( رسول خدا)ص( پیش از بعثت، پیرو چه آیینی بود؟51

 

   ( رسول خدا)ص( پیش از بعثت، پیرو چه آیینی بود؟51 ▲



 وجود دارد که مهمترین آنها عبارتند از: ج: نظریات متعددی در پاسخ به این پرسش

 ـ پیامبر اسلام)ص( به هیچ شریعتی عمل نکرده و پیرو هیچ دینی نبوده است.  1

 ـ ایشان پیرو دین مسیحیت بوده است.  2

 ـ ایشان پیرو دین حضرت ابراهیم)ع( بوده است. 3

 [ 1ـ پیرو دین خود )اسلام( بوده است.]4

یرفت، زیرا اولا حضرت پیش از بعثت به کارهای مختلفی از قبیل عبادات،  توان پذاما نظریه نخست را نمی

توان پذیرفت که این اعمال تابع هیچ یک از شرایع و ادیان  پرداخته و هرگز نمیمعاملات و سایر کارها می

مبر  آسمانی نبوده است. علاوه بر این لازمة این قول این است که مردم عادی متدین به دینی باشند ولی پیا

 اسلام)ص( از هیچ دین وآیینی در کارهای روزمره خود پیروی نکند. 

اما نظریة دوم نیز غیر قابل قبول است، زیرا اگر ایشان تابع دین مسیحیت بودند مسیحیان و دشمنان اسلام این  

کرد، روی میگفتند که پیامبر شما تا دیروز مسیحی بود و از دین ما پیکشیدند و میمطلب را به رخ مسلمانان می

رسید کما اینکه  دادند که به گوش ما نیز میکند واین سرزنش را آنقدر ادامه میامروز آمده ادعای پیغمبری می

گفتند: اگر تو پیغمبری پس چرا به قبلة ما )بیت المقدس( کرند و مییهود به مسلمانان و پیامبر)ص( اعتراض می

ردند که موجب ناراحتی حضرت شدند، آنگاه به دستور الهی قبلة  خوانی و آنقدر این سخن را تکرار کنماز می

 [ 2مسلمانان از بیت المقدس به سمت کعبه تغییر کرد.]

نبودن چنین اعتراض و سرزنشی از سوی مسیحیان میتواند شاهد خوبی بر عدم تابعیت پیامبر اسلام)ص( از دین 

 مسیحیت باشد.  

ای بودن دین مسیحیت ثابت شود تا اینکه بگوییم  جهانی و فرامنطقه  و ثانیاً: فرضیة مذکور فرع بر این است که

این دین شامل تمام اقوام از جمله عرب و سرزمین مکه واطراف آن بوده و در نتیجه پیامبر اسلام)ص( را تابع  

 [ 3این دین بدانید، و اثبات چنین مطلبی کار آسانی نیست.] 

هی از احکام آن است و این آگاهی یا از طریق خواندن کتابهای  و ثالثاً: عمل به شریعت مسیح)ع( در گرو آگا

مسیحیت )از جمله انجیل( امکان پذیر است و یا از طریق معاشرت با مسیحیان. فرض اول که با امّی بودن پیامبر 

و عدم قدرت بر خواندن و نوشتن ایشان باطل است. و اما فرض دوم نیز صحت ندارد چون حضرت در طول  

با مسیحیان معاشرتی نداشته و در مکه نیز احبار و راهبانی وجود نداشتند که پیامبر بطور مستمر   زندگی خود

 احکام ودستورات دین مسیحیت را از آنها فرا بگیرد. 

تر از مقام صاحب آن دین است، و اگر فرض شود  و رابعاً: تابع هر دینی ـ به حکم عقل ـ مقامش کمتر و پایین

اش برتری عیسی)ع( بر پیامبر اسلام)ص( خواهد بود و حال  ع دین مسیح)ع( بوده لازمهپیامبر اسلام)ص( تاب



اینکه این مطلب خلاف ضروریات اسلام و مسلمین است؛ زیرا ما معتقدیم که پیغمبر ما از تمامی انبیاء برتر و  

 مقامش والاتر است. 

اند که  به برخی از آیات قرآن تمسک کرده توان پذیرفت زیرا قائلین به این نظریهاما نظریة سوم را نیز نمی

 دلالت آنها بر مدعای مذکور نا تمام است. آیاتی مانند:  

 (؛ 123}ثُمَّ أوْحَیْنَا إِلَیْکَ أنِ اتَّبِعْ مِلَّةَ إِبْرَاهِیمَ حَنِیفًا وَ مَا کاَنَ مِنَ الْمُشْرِکِینَ{ )نحل/

 ی از هرگونه انحراف بود واز مشرکان نبود، پیروی کن«. »سپس به تو وحی فرستادیم که از آیین ابراهیم که خال

صرَِّاطٍ مُّسْتَقِیمٍ دِینًا قِیمًَا مِّلَّةَ إِبْرَاهِیمَ حَنِیفًا وَ مَا کاَنَ مِنَ الْمُشرِّْکِینَ{   ِّ إِلىَو آیه }قُلْ إِنَّنىِ هَدَئنىِ رَبىّ

 (؛  161)انعام/ 

ین پابرجا )وضامن سعادت دین ودنیا( آیین ابراهیم همان  »بگو پروردگارم مرا به راه راست هدایت کرده، آی

 کسی که از آیینهای خرافی محیط خود روی گردانید و از مشرکان نبود«.

روشن است که مراد از این آیات چیزی غیر از دیدگاه سوم است؛ زیرا اولاً: این آیات شریفه بعد از بعثت نازل  

ست. و ثانیاً: بر اساس معارف اسلامی در روایات و غیر آنها دین  شده و مربوط به دین حضرت، قبل از بعثت نی

حضرت ابراهیم)ع( پس از آمدن تورات موسی)ع( ترک شده کما اینکه دین یهود پس از آمدن انجیل عیسی)ع( 

توانند تابع دینی  متروک ودین مسیحیت پس از آمدن قرآن محمد)ص( منقرض گشته است. پس حضرت نمی

اند که مراد از تبعیت  [ و ثالثاً: مفسران گفته4له قبل توسط ادیان دیگر ترک شده است.] باشند که چند مرح 

حضرت از دین و ملت ابراهیم)ع( حنیف این است که مشترکاتی در احکام میان این دو دین وجود دارد که  

احکامی از قبیل:  منشأ ظهور آنها دین ابراهیم)ع( است و مراد از تبعیت پذیرفتن آن مشترکات در احکام است 

 [ 5گرفتن شارب و گذاشتن ریش و غسل جنابت و طهارت گرفتن با آب و دیه مرد و...]

 [ 6تفسیرهای دیگری در مورد آیات یادشده وجود دارد که مجالی برای ذکر آنها نیست.] 

م قبل از بعثت  ماند یعنی اینکه بگوییپس از ابطال سه نظریه مذکور مانعی برای پذیرفتن دیدگاه چهارم باقی نمی

کرد اما احکام اسلام و وظایف خود را نه بصورت وحی آنچنان که  از کاملترین دین یعنی دین اسلام پیروی می

های قلبی، تحدیث )سخن گفتن با شد بلکه به صورتهای دیگر مانند الهاماز زمان بعثت به بعد دریافت می

 [ 7کرد.] فرشته( و رؤیاهای صادق دریافت می

فرماید: »از روزی که پیامبر)ص( ازشیر گرفته شد خدا او را با بزرگترین فرشته نین)ع( دراین رابطه میامیرالمؤم

 [ 8قرین و همراه ساخت تا به وسیلة آن فرشته راه بزرگواریها را بپیماید و به نیکوترین اخلاق، آراسته گردد«.] 

ای ارتباط داشته است.  ا جهان غیب به گونهبنابراین حضرت قبل از بعثت، مراحلی از نبوت را دارا بوده و ب

همان طور که حضرت یحیی و حضرت عیسی)ع( در دوران کودکی به مقام نبوت رسیده و با جهان غیب  



[ آنگاه پیامبر اسلام در سن چهل سالگی به مقام رسالت و ابلاغ پیام خدا به مردم بر انگیخته  9اند.]ارتباط داشته

 شود. می

[؛  10فرماید: »کنت نبیاً و آدم بین الماء و الطین]کند: آن که حضرت میدیدگاه را تأیید می  روایات متعددی این

 من زمانی پیامبر بودم که آدم)ع( هنوز در میان آب وگل بود«. 

 یهودیها به رسول خدا)ص( عرض کردند: آیا شما از اول پیغمبر نبودی؟

 فرمود: بلی. 

 طق نکردی همانگونه که عیسی)ع( چنان کرد؟ گفتند: پس چرا در گهواره سخن نگفتی و ن

گفت، عذری برای مریم نبود  فرمود: خداوند متعال عیسی)ع( را بدون پدر آفرید و اگر او در گهواره سخن نمی

 [ 11ام.]تا سرزنش دیگران را پاسخ دهد، اما من از پدر و مادر متولد شده

 [ 12اند.] اتفاق نظر شیعه را نموده ای از بزرگان، نسبت به دیدگاه اخیر ادعای اجماع و عده

  

،  18ق( ج  1403[. برای آشنایی با دیدگاههای دیگر در این زمینه مراجعه شود به بحارالانوار)بیروت، الوفاء، 1]

 ، علامه مجلسی بحث مفصلی در این زمینه نموده است. 271ص

 . 144ـ   143[. بقره/ 2]

لت حضرت عیسی مراجعه شود به: استاد جعفرسبحانی، مفاهیم  [. برای مطالعة بیشتر پیرامون جهانی بودن رسا3]

 به بعد.  73، ص3ق(، ج   1413، 4القرآن )قم، مؤسسة امام صادق)ع(، چاپ 

 . 17، ص2ق( ج 1388، 3[. ر.ک. محمدبن یعقوب کلینی، اصول کافی)تهران، اسلامیه، چاپ  4]

 . 12ق( ص1420، چاپ اول، [. ر.ک. آیة الله محمد مظفری، پرسشها وپاسخها، )قم، ام ابیها5]

 . 278، ص 8[. مراجعه شود به بحارالانوار، ج6]

 . 266، ص18[. همان طور که در روایات آمده است مانند روایتی از امام باقر)ع( در بحارالانوار، ج7]

 . 278، ص18[. بحارالانوار، ج8]

 . 13و  12[. مریم/  9]

 . 278، ص18[. بحارالانوار، ج10]

 . 200، ص18[. بحارالانوار، ج11]

 به بعد.  76( ص 1349[. ر.ک. محمدحسین مظفر، کتاب علم امام)ع(، ترجمة محمد آصفی)تبریز، 12]

 



 های پیامبر اکرم)ص( در قرآن ( نام52

 

  های پیامبر اکرم)ص( در قرآن( نام52 ▲

(، و  1(، یس )یس/ 1(، محمد)ص( )طه/ 6ن عبارتند از: احمد)ص( )صف/ های پیامبر اکرم)ص( در قرآج: نام

 ( }فَقَالَ لهَُّمْ رَسُولُ اللهِ نَاقَةَ اللهِ وَ سُقْیَهَا{؛ 13صفات او عبارتند از: رسول الله )شمس/

 »ناقه خدا ]همان شترى که معجزه الهى بود[ را با آبشخورش واگذارید )و مزاحم آن نشوید( !«. 

 (؛  162ِّ لَکُمْ رَسُولٌ أَمِینٌ{ )شعراء/نىّرسول امین: }إِ

 »من براى شما پیامبرى امین هستم!«. 

 (؛  40رسول کریم: }إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ کَرِیمٍ{ )الحاقة/

 »که این قرآن گفتار رسول بزرگوارى است«. 

 شاهد:

 (؛  45یرًا{ )احزاب/ُّّّ إِنَّا أرْسَلْنَکَ شَاهِدًا وَ مُبَشِّرًا وَ نَذِ }یَأیُّهَا النَّبىِ

 دهنده و انذارکننده!« »اى پیامبر! ما تو را گواه فرستادیم و بشارت

 رَّحِیمٌ{ رؤف رحیم: }لَقَدْ جَاءَکُمْ رَسُولٌ مِّنْ أنفُسِکُمْ عَزِیزٌ عَلَیْهِ مَا عَنِتُّمْ حَرِیصٌ عَلَیْکُم بِالْمُؤْمِنِینَ رَءُوفٌ

 (؛ 128)توبة/ 

شما بر او سخت است و اصرار بر هدایت شما دارد و نسبت به مؤمنان، رئوف و  »بسویتان آمد که رنجهاى 

 مهربان است! به یقین، رسولى از خود شما«.

 بشیر و نذیر: 

 (؛ 2}ألاّتَعْبُدُواْ إِلَّا اللهَ إِنَّنىِ لَکمُ مِّنْهُ نَذِیرٌ وَ بَشِیرٌ{ )هود/

 ام!«.وى او براى شما بیم دهنده و بشارت دهنده»)دعوت من این است( که: جز »الله« را نپرستید! من از س 

 و... 

  

 

 ( شهادت پیامبر اکرم)ص( یا رحلت کدام صحیح است؟ 53



 

   ( شهادت پیامبر اکرم)ص( یا رحلت کدام صحیح است؟53 ▲

داند، پیامبر اسلام)ص( پیامبر اکرم)ص( به شهادت رسیده و یا رحلت نموده است؟ با اینکه خداوند به قطع می

فرماید: }... أفَإِیْن مَّاتَ أوْ قُتِلَ انقَلَبْتُمْ  شود، چرا به صورت تردید میرود یا شهید میبه مرگ طبیعی از دنیا می

 ( 144عَلىَ أعْقَابِکُمْ...{ )آل عمران/ 

آید که وفات پیامبر گرامی حضرت محمد)ص( به : از شواهد تاریخی صحیح و روایات ائمه به دست میج

ماه صفر در حالی که سر در دامن وصی خود حضرت علی)ع(   28مرگ طبیعی بوده و حضرت در روز دوشنبه 

این قول صحیح و معتبر،  گذاشته بودند، دار فانی را وداع گفته و به جوار حق تعالی رحلت فرمودند و در برابر 

قول ضعیفی وجود دارد که دلالت بر شهادت آن حضرت دارد که پیامبر گرامی)ص( در قضیة خیبر بر اثر 

گوشت مسمومی که یک زن یهودی برای ایشان آوردند، تناول نموده و مسموم شدند و این مسمومیت طولانی  

آمده که )حضرت در مرض موت   79مال ص شده تا سبب شهادت آن حضرت را فراهم کرد و در منتهی الآ

ای که در خیبر تناول کردم و هیچ پیامبری و وصی  فرمود که امروز پشت مرا درهم شکست آن لقمهخود می

 روند.( پیامبری نیست مگر اینکه به شهادت از دنیا می

 همان گونه که مستحضرید، آیة شریفة: 

عَقِبَیْهِ   مِن قَبْلِهِ الرُّسُلُ أفَإِیْن مَّاتَ أوْ قُتِلَ انقَلَبْتُمْ عَلىَ أعْقَابِکُمْ وَ مَن یَنقَلِبْ عَلىَ}وَ مَا محَُّمَّدٌ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ  

 (؛  144فَلَن یَضرَُّّ اللهُ شَیْئاً وَ سَیَجْزِى اللهُ الشَّاکِرِینَ{ )آل عمران/

بودند؛ آیا اگر او بمیرد و یا کشته شود،  »محمد)ص( فقط فرستاده خداست؛ و پیش از او فرستادگان دیگری نیز 

زند و خداوند به زودی شاکران  گردید؟ وهرکس به عقب بازگردد، هرگز به خدا ضرری نمیشما به عقب برمی

 را پاداش خواهد داد«. 

کند. در زمانی که آتش جنگ میان مسلمانان  مربوط به جنگ احد است و یکی از رخدادهای جنگ را بازگو می

تان به شدت شعله ور بود. شایعة کشته شدن پیامبر)ص( انتشار یافت. انتشار این شایعه به همان  و بت پرس

اندازه که روحیة بت پرستان را تقویت کرد میان مسلمانان تزلزل عجیبی ایجاد نمود و باعث شد افراد بسیاری از  

ر این فکر بودند که با کشته  مسلمانان شرکت کننده در جنگ احد، از میدان جنگ فرار کنند و حتی برخی د

 شدن پیامبر)ص( از آیین اسلام برگردند. 

داند پیامبرش به مرگ طبیعی خواهد مرد  هدف آیه بیان کیفیت مرگ پیامبر)ص( نیست، تا گفته شود که خدا می

یا شهید خواهد شد، پس چرا با تردید بیان کرده است. هدف بیان این مسأله است که دین اسلام وابسته به 



کنندگان  خواهد عقب گشت، برخی از شرکتشخص نیست تا با مرگ او، دین هم از بین برود و نیز خداوند می

در جنگ احد را مذمت و سرزنش کند. بازگشت از اسلام به کفر و شرک و بت پرستی پس از مرگ  

ید شود. بنابراین پیامبر)ص(، کار بسیار ناپسندی است؛ خواه پیامبر)ص( با مرگ طبیعی از دنیا برود یا شه

خداوند در آیة شریفه در مقام بیان نوع مرگ پیامبر)ص( نیست تا تردید با علم الهی منافات داشته باشد، بلکه  

 [ 1در مقام بیان زشتی بازگشت از دین پیامبر پس از مرگ ایشان است.] 

  

، دفتر انشارات اسلامی/ تفسیر نمونه آیت الله مکارم شیرازی  37، ص4[. ر.ک. المیزان، علامه طباطبایی)ره( ج1]

 ، دارالکتب الاسلامیة.  117ـ   114، صص 3و دیگران، ج 

 

 ( آیا پیامبر اکرم)ص( قادر به کتابت نبوده است؟ 54

 

   ( آیا پیامبر اکرم)ص( قادر به کتابت نبوده است؟45 ▲

ج: در این که پیامبر)ص( به مکتب نرفت و خط ننوشت، میان مورخان بحثی نیست؛ همچنانکه در آیة شریفه  

ذًا لاَّرْتَابَ  سورة عنکبوت نیز به آن تصریح شده }وَ مَا کُنتَ تَتْلُواْ مِن قَبْلِهِ مِن کِتَابٍ وَ لَا تخَُّطُّهُ بِیَمِینِکَ إِ  48

 الْمُبْطِلُونَ{؛ 

نوشتی، مبادا کسانی که درصدد ]تکذیب و[  خواندی و با دست خود چیزی نمی»تو هرگز پیش از این کتابی نمی

 ابطال سخنان تو هستند، شک و تردید کنند«.

  17عداد در مردان از ای کم بود که در »مکه« که مرکز حجاز بود، تنها این تدر محیط حجاز افراد باسواد به اندازه

توانستند بخوانند و بنویسند و از زنان نیز تنها یک زن بود که سواد خواندن و نوشتن  کرد که مینفر تجاوز نمی

 داشت.  

در هر حال، وجود این صفت در پیامبر اکرم)ص( تأکیدی بر زمینة نبوت او بود تا هرگونه احتمالی دربارة  

ه خداوند متعال و جهان ماورای طبیعت در زمینة دعوت او منتفی گردد. بعد از  ارتباط او با دیگران جز ارتباط ب

بعثت او نیز به همان حال »امّی بودن« تا پایان عمر باقی ماند. ولی یادآوری این نکته لازم است که درس  

هی، »خواندن« و  سواد بودن است؛ به تعبیر دیگر، هیچ مانعی ندارد که آن حضرت، به تعلیم النخواندن، غیر از بی



تردید از کمالات  آنکه نزد انسانی آن را فراگرفته باشد؛ زیرا چنین اطلاعی بییا »خواندن و نوشتن« را بداند. بی

توانست  انسانی است و مکمل مقام نبوت است. شاهدش آن است که در روایات نقل شده: پیامبر اکرم)ص( می

[ اما برای اینکه جایی برای کوچکترین تردید  1نوشتن داشت؛] بخواند و یا هم توانایی خواندن وهم توانایی 

 [2کرد.] برای دعوت او نماند، از این توانایی استفاده نمی

  

 ، ذیل آیات اول سورة جمعه. 332، ص 4[. تفسیر برهان، ج 1]

،  222ـ201، ص7/ پیام قرآن، آیةالله مکارم شیرازی و دیگران، ج 400، ص6[. ر.ک: تفسیر نمونه، همان، ج 2]

 . 148، ص2، قسم 3مدرسة الامام علی بن ابی طالب)ع(/ طبقات ابن سعد، ج

 

 ( پیامبران و امامان جنیّان همان پیامبران و امامان انسان ها هستند؟55

 

  ستند؟( پیامبران و امامان جنیّان همان پیامبران و امامان انسان ها ه55 ▲

باشد؟ با توجه به ها میها مکلف هستند یا نه؟ آیا پیامبر و امام آنها همان پیامبر و امام انسانها مثل انسانآیا جن

 باشد؛ توضیح فرمایید.  ( که رسول هریک از جنس خودش می130آیة شریفة )انعام/

اقعیت قرآنی است. قرآن کریم  ج: یکی از اصول مسلم و معارف قرآن وجود جن است، و اعتقاد به آن یک و

(؛ »وپیش از آن، جن را از آتشی  27فرماید: }وَ الْجَانَّ خَلَقْناهُ مِنْ قَبْلُ مِنْ نارِ السَّمُومِ{ )حجر/ دربارة آنها می

 ها مکلف و مختار هستند.  ها نیز مانند انساندرد خلق کردیم.« آیات و روایات دلالت دارند که جنسوزان و بی

 (؛ 56خَلَقْتُ الجِّْنَّ وَ الْانسَ إِلَّا لِیَعْبُدُونِ{ )ذاریات/}وَ مَا  

 »من جنّ و انس را نیافریدم جز براى اینکه عبادتم کنند )و از این راه تکامل یابند و به من نزدیک شوند( !«.

ه برای آنها  ای است که مبعوث شدن پیامبرانی را کها دلالت دارد، آیهاز جمله آیاتی که بر اختیار وتکلیف جن

گوید: »و از میان ما برخی فرمانبردار  ها می( در جایی دیگر قرآن از قول خود جن130عنوان کرده است. )انعام/

و برخی منحرفند، پس کسانی که اسلام را اختیار کند راه راست را برگزیده است. ولی منحرفان هیزم جهنم  

 (15و  14خواهند بود.« )جن/

، کافر و مسلمان هستند، یعنی برخی مسلمانند و برخی کافر. در سورة جن و احقاف،  آنها هم مانند انسانها



داستان ایمان آوردن گروهی از جنیان به پیامبر اسلام و کتاب آسمانی او بیان شده است که: رسول خدا)ص(  

را پاسخ   پس از آن که از مکه به سوی طائف رفت تا مردم را به اسلام دعوت کند، اما کسی دعوت آن حضرت

گفتند، شب را در آنجا ماند و به تلاوت آیات  نگفت. در راه بازگشت به محلی رسید که آن را وادی جن می

ها، صدای صوت قرآن پیامبر)ص( را شنیدند، گویا نور ایمان  الهی مشغول شد، در آن هنگام شب گروهی از جن

امبراز تلاوت قرآن، به سوی قوم خود  در دل آنها تابید و مجذوب پیامبر)ص( شدند و پس از فراغت پی

بازگشتند و قوم خود را به سوی ایمان به رسول اسلام دعوت نمودند وبیان داشتند: »ای قوم! ما کتابی را شنیدیم  

که پس از موسی)ع( نازل شده است... ای قوم ما! دعوت کننده الهی را اجابت کنید و به او ایمان آورید، تا  

 [ 1شما را از عذابی در نا ک پناه دهد«.]گناهانتان را ببخشد و 

ها رسولی از جنس خودشان  گوید: در مورد این که آیا خداوند به سوی جنصاحب تفسیر فتح القدیر می

فرستاده است یا نه، میان دانشمندان اختلاف است و. ظاهر آیات قرآن دلالت دارد که رسول فقط از جنس انسان 

توان استفاده کرد که: خداوند به سوی  انعام( می130ران معتقدند که از )آیه [ برخی دیگر از مفس2اند.] بوده

ها رسولی از جنس خودشان فرستاده است به خاطر این که مخاطب در آیه دوطرف )انسان و جن( هستند و جن

ها پیامبری فرستاده  در روایت نیز آمده است که شخصی از حضرت علی)ع( پرسید: آیا خداوند به سوی جن

ها ها فرستاد و آن پیامبر، آناست؟ امام علی)ع( فرمود: بله، خداوند پیامبری که نامش »یوسف« بود به سوی آن

 [ 3ها او را به قتل رساندند.]را به سوی خداوند دعوت کرد اما جن

 ها هم حضرت محمد)ص(ها نیز حجت بوده و پیامبر آنپس از بعثت پیامبر اسلام)ص(، نبوت ایشان برای جن

اند که به پیامبر اسلام)ص( ایمان آوردند. }وَأنَّا لَمَّا سَمِعْنَا  ها خود تصریح کردهای از جنباشد، چنانکه عدهمی

 ( 13الهُدَى آمَنَّا بِهِ{؛ )جن/ 

 »و اینکه ما هنگامى که هدایت قرآن را شنیدیم به آن ایمان آوردیم«. 

ها هم اهل ( سپس ائمة آن31تاب او ایمان بیاورند. )احقاف/و از قوم خود تقاضا کردند که به پیامبر اسلام و ک

باشند، چنان که از ابو حمزه ثمالی نقل شده است که: روزی جهت شرفیابی به حضور  بیت و دوازده امام)ع( می

ای در خدمت آن حضرت هستند، مدتی صبر کردم، پس کسانی خارج  امام باقر)ع( اجازه خواستم، گفتند: عده

شناختم و غریب به نظرم آمدند! به حضرت عرض کردم: فدایت شوم، الان زمان  ها را نمینشدند، که آ 

ها خونریز است! )یعنی ورود افراد ناشناس برای آن حضرت خطرناک  حکومت بنی امیه است و شمشیرهای آنها

سائل دینی خود سؤال  است( امام فرمود: ای اباحمزه اینان گروهی شیعه از طایفه جن بودند، آمده بودند تا از م

 [ 4کنند.]

بنابراین ممکن است قبل از بعثت پیامبر اسلام، پیامبری از جنس خود جنیان مبعوث شده باشد، ولی پس از  



 بعثت پیامبر اسلام)ص( و به امامت رسیدن ائمه)ع( نبوت و امامت آن بزرگواران بر جن و انس حجت است. 

  

 ، نشر اسماعیلیان.  19، ص5لین، عروسی الحویزی، ج، ر.ک: نورالثق31و  30[. سوره احقاف/ 1]

 ، دارالمعرفه، بیروت.  26، ص5[. فتح القدیر، علی بن محمد شوکافی، ج2]

، دارالتعارف للمطبوعات، بیروت، برای کسب آگاهی  92، ص3[. تفسیر الجدید، شیخ محمد سبزواری، ج3]

 /انعام.  130، ذیل آیه 276، ص 4تفسیر تبیان، ج  /احقاف؛29، ذیل آیه  260، ص4بیشتر ر.ک: تفسیر ابن کثیر، ج

 ، مکتب الاعلام الاسلامی.  118، ص2[. میزان الحکمه، محمدری شهری، ج4]

 

 ای که بیانگر امامت پیامبراکرم)ص( باشد در قرآن آمده است؟ ( آیا آیه56

 

   نگر امامت پیامبراکرم)ص( باشد در قرآن آمده است؟ای که بیا( آیا آیه56 ▲

ای که مردم از کسی که دارای این مقام است پیروی کرده،  ـ امامت به مفهوم پیشوا بودن است؛ به گونه1ج: 

 گفتار و رفتار خود را بر گفتار و کردار او تطبیق نمایند. 

 (  73مْرِنَا{؛ )انبیاء/ ـ از آیاتی مانند }وَجَعَلْنَاهُمْ أئمَّةً یَهْدُونَ بِأ 2

»آنان را امامان هدایت کننده به فرمان خود قرار دادیم.« که هدایت به عنوان توضیح بعد از امامت ذکر شده و  

سپس آن را به »امر« مقیّد کرده است و »امر« نیز، در مقابل خلق که جنبه تغییر و تدریج موجودات است؛ عبارت  

گردد امام آن شخص هادی است که از جنبه ملکوتی  ت؛ معلوم میاست از جنبه تجرّد و ثبات موجودا

کند و مقام امامت یک نوع ولایت بر اعمال مردم است از نظر باطن که با هدایت  ها را رهبری میموجودات، آن

  باشد و هدایت هم در اینجا، تنها به مفهوم راهنمایی و ارائه طریق که کار پیامبران و رسولان و عمومتوأم می

مؤمنان موعظه گر است، نیست؛ بلکه به معنی رساندن به مقصد است. چنین کسی دارای مقام یقین است که  

 عالم ملکوت بر وی مکشوف و شرایط دیگر از قبیل عصمت در او موجود باشد. 

ن ادعا،  اند یا خیر، پاسخ مثبت است. دلیل ایـ درباره پیامبر اکرم)ص( که آیا وجود مقدس ایشان، امام هم بوده3

ِّ جَاعِلُکَ لِلنَّاسِ إِمَامًا قَالَ وَ مِن  سوره بقره }إِذِ ابْتَلىَ إِبْرَاهِیْمَ رَبُّهُ بِکلَِّمَاتٍ فَأتَمَّهُنَّ قَالَ إِنىّ 124آیه شریفه  

 ذُرِّیَّتىِ قَالَ لَا یَنَالُ عَهْدِى الظَّالِمِینَ{؛ 



ایل گوناگونى آزمود. و او به خوبى از عهده این  »)به خاطر آورید( هنگامى که خداوند، ابراهیم را با وس

آزمایشها برآمد. خداوند به او فرمود: »من تو را امام و پیشواى مردم قرار دادم!« ابراهیم عرض کرد: »از دودمان  

رسد! و تنها آن دسته از فرزندان تو که  من )نیز امامانى قرار بده!(« خداوند فرمود: »پیمان من، به ستمکاران نمى

 پاک و معصوم باشند، شایسته این مقامند«. 

 به انضمام روایاتی است که دربارة آیه یاد شده از معصومین)ع( رسیده است. 

گوید در مکه بودیم. سخن از آیه }إِذِ ابْتَلىَ إِبْرَاهِیْمَ رَبُّهُ بِکلَِّمَاتٍ  در حدیثی از صفوان جمّال نقل شده که می

ها را به محمد و علی و ائمه از فرزاندان علی)ع( که در آیه ذریة فرموده، تمام  مود آنفَأتَمَّهُنَّ{؛ به میان آمد، فر 

شود: هنگامی که خدا ابراهیم را به کلماتی آزمایش کرد که آن  کرد. از این رو، معنای آیه، رویهم رفته چنین می

امان اهل بیت از فرزندان  کلمات، امامت ابراهیم و اسحاق و فرزاندانش بود، آن را به امامت محمد)ص( وام 

 [ 1اسماعیل کامل گردانید.]

  

 [. المیزان، ذیل تفسیر آیه شریفه فوق.  1]

 

 ( رجعت پیامبران و امامان)ع(57

 

   ( رجعت پیامبران و امامان)ع(57 ▲

در قرآن هم به این مسأله اشاره شده، مثلاً در سوره بقره ج: مسأله رجعت از مسلمات عقاید ما شیعیان است که 

 فرماید:  می 214آیه 

یَقُولَ     وَ الضَّرَّاءُ وَ زُلْزِلُواْ حَتىَ}أمْ حَسِبْتُمْ أن تَدْخُلُواْ الْجَنَّةَ وَ لَمَّا یَأتِکُم مَّثَلُ الَّذِینَ خَلَوْاْ مِن قَبْلِکُم مَّسَّتهُّْمُ الْبَأسَاءُ

 نَصْرُ اللهِ ألا إِنَّ نَصْرَ اللهِ قَرِیبٌ{؛  وَ الَّذِینَ ءَامَنُواْ مَعَهُ مَتىَ الرَّسُولُ

های گذشته واقع شده، در شما واقع شود، داخل بهشت  اید قبل از آنکه آنچه در امت»یعنی شما پنداشته 

ند که پیامبر و افرادی که با  شوید؟ همان ا نان که گرفتاریها و نا راحتیها به آنها رسید، و آنچنان ناراحت شدمی

 او ایمان آورده بودند گفتند: پس یاری خداوند کی خواهد آمد؟، آگاه باشید یاری خداوند نزدیک است«. 

های گذشته رخ داده، در این امت رخ خواهد داد و یکی از آن  شود که آنچه در امتاز این آیه شریفه فهمیده می



ان است که در زمان ابراهیم، موسی، عیسی، عزیر و ارمیا و غیره ـ علی  وقایع، مسأ لة رجعت و زنده شدن مردگ

 [ 1اند، پس باید در این امت نیز اتفاق بیفتد.]نبینا و آله و علیه السلام ـ مرده

 سوره مریم آمده است:   69در آیه 

 {؛ِّّّ شِیعَةٍ أیُهُّمْ أشَدُّ عَلىَ الرَّحْمَانِ عِتِیًّاَّّّ لَنَنزِعَنَّ مِن کلُ}ثمُ 

ترین آنها نسبت به خدای رحمان را بیرون  »بزودی از هر جماعتی که متشکل شدند، متمردین و سرکش

 آوریم«  می

 [ 2شود.] آوریم که از این آیه نیز رجعت فهمیده مییعنی رؤسا وامامان ضلالت را بیرون می

 فرماید:  سوره نمل می 83در آیه 

وْجًا مِّمَّن یُکَذِّبُ بَِّایَاتِنَا فَهُمْ یُوزَعُونَ{؛ »یعنی به ]خاطر بیاور[ روزی را که از  ِّ أمَّةٍ فَ}وَ یَوْمَ نحَّْشُرُ مِن کُلّ

داریم تا به یگدیگر  کنیم آنها را نگه می های ما را دروغ شمردند محشور میای از آنها را که آیههر امتی دسته

 ملحق شوند«. 

تواند مربوط به  فرمایند که آیه شریفه نمییل این آیه میمرحوم علامه طباطبایی)ره( در تفسیرشریف المیزان ذ

شود و دلیل عمدة این ادعا نیز دو  دهد که قبل از روز قیامت واقع میوقایع قیامت باشد؛ بلکه از حشری خبر می

ای را ی دستهِّ أمَّةٍ فَوْجاً{، یعنی روزی که از هر امتچیز است: یکی اینکه آیه فرمود: }وَ یَوْمَ نحَّْشُرُ مِن کُلّ

ها و امتها کنیم، بدیهی و در جای خودش ثابت شده است که در روز قیامت همه مردم از همه دستهمحشور می

انگیزیم و یک نفر  ( یعنی همة انسانها را برمی47شوند }وَ حَشَرْنَاهُمْ فَلَمْ نُغَادِرْ مِنهُّْمْ أحَداً{؛ )کهف/ محشور می

شود که مراد از  کنیم، معلوم میای را محشور میفرماید از هر امتی دستهآیه میافتد. پس اینکه هم از قلم نمی

( }قَالَ  87این حشر، قیامت نیست، بلکه مربوط به قبل از قیامت است. دلیل دیگراینکه درچند آیه بعد )کهف/ 

 ذَابًا نُّکْرًا{؛رَبِّهِ فَیعَُذِّبُهُ عَ  أمَّا مَن ظَلَمَ فَسَوفَْ نُعَذِّبُهُ ثُمَّ یُردَُّ إِلىَ

گردد، و خدا  »گفت: اما کسی را که ستم کرده است، مجازات خواهیم کرد؛ سپس به سویی پروردگارش باز می 

 او را مجازات شدیدی خواهد کرد«.  

کند و معنا ندارد که قبل از شروع به بیان اصل قیامت و وقایع آن،  روز قیامت و اوصاف وقایع آن روز را بیان می

دهد که قبل از روز قیامت  شود آیه شریفه از حشری خبر میقایع آن را جلوتر ذکر کند، پس معلوم مییکی از و

[ البته در اصل رجعت روایات فراوانی داریم که اجمالاً به حد 3شود.] شود که همان رجعت نامیده میواقع می

 رسد.  تواتر می

برخی دیگر از خوبان، بسیاری از بدان نیز برانگیخته  شود علاوه بر ائمه)ع( وبا توجه به آنچه گذشت روشن می

شوند تا چشمشان روشن شود  خوانیم: .... اما مؤمنان محشور میشوند چنان که در روایتی از امام باقر)ع( میمی



ای  ها را خوار گرداند مگر کلام خداوند را نخواندهشوند تا خداوند آن)خوشحا ل شوند( و اما بدان محشور می

 [ 4چشانیم...«.]فرماید: »وقطعاً غیر ازعذاب بزرگتر از این عذاب دنیا نیز به آنان میمیکه 

 [ 5در برخی دیگر از روایات از انتقام امام علی)ع( و سایر ائمه از دشمنان شان نیز سخن به میان آمده است.] 

  

 ارات اسلامی.  ، نشر دفتر انتش161، ص2[. ترجمه المیزان، سید محمد باقرموسوی همدانی، ج1]

 .  120[. همان، ص2]

 ، نشر دفتر انتشارات اسلامی. 570ـ   568، ص 15[. ترجمه المیزان، سید محمد باقرموسوی همدانی، ج3]

 ، نشر مؤسسه الوفاء، بیروت.  64، ص53[. بحارالانوار، ج4]

 .  145ـ   39، ص53[. ر.ک: بحارالانوار، ج5]

 

 عت« ریشه قرآنی دارد؟ ( آیا »رج58

 

   ( آیا »رجعت« ریشه قرآنی دارد؟58 ▲

ج: رجعت که از عقاید اختصاصی شیعیان است، مربوط به قبل از قیامت است و زنده کردن مردگان در این دنیا، 

 از محالات نیست؛ همان طور که در قیامت محال نیست. آیات قرآن در این زمینه دو قسمتند:  

ه به بازگشت گروهی از سوره نمل ک  85الی  82کنند، مثل آیات ـ آیاتی که اصل رجعت در دنیا را ثابت می1

 فرمایید:  بدکاران و نیکوکاران به همین دنیا در آستانة رستاخیز اشاره دارد و می

 }وَیَوْمَ نَحْشُرُ مِن کُلِّ أُمَّةٍ فَوْجًا مِّمَّن یُکَذِّبُ بِآیَاتِنَا فَهُمْ یُوزَعُونَ{؛ 

کنیم و آنها را  کنند محشور میارا تکذیب میبیاد بیاور روزی را که ما از هر امتی گروهی را از کسانی که آیات م

 داریم تا به یکدیگر ملحق شوند«. نگه می

شوند؛ نه بعضی  فهمیم که مراد قیامت نیست؛ چون در قیامت همه محشور میاز تعبیر }مِن کُلِّ أُمَّةٍ فَوْجًا{ می

مة آن آیات مربوط به دنیا است؛  خاص از مردم. دلیل دیگر، هماهنگی بین آیات قبل و بعد از این آیه است که ه

 شود که این آیه هم مربوط به دنیا است. پس معلوم می

 کند؛ از جمله: های پیشین نقل میـ آیاتی که وقوع رجعت را از امت2



 بقره در مورد عزیز پیامبر: 259الف( آیه 

یُحْىِ هَذِهِ اللهُ بَعْدَ مَوْتِهَا فَأمَاتَهُ اللهُ مِأةَ عَامٍ ثُمَّ بَعَثَهُ   الَ أنىَعُرُوشِهَا قَ قَرْیَةٍ وَ هِىَ خَاوِیَةٌ عَلىَ }أوْ کاَلَّذِى مَرَّ عَلىَ

  طعََامِکَ وَ شَرَابِکَ لَمْ یَتَسَنَّهْ وَ انظُرْ إِلىَ قَالَ کَمْ لَبِثْتَ قَالَ لَبِثْتُ یَوْمًا أوْ بَعْضَ یَوْمٍ قَالَ بَل لَّبِثْتَ مِأةَ عَامٍ فَانظُرْ إِلىَ

َّ لَهُ قَالَ أعْلَمُ أنَّ اللهَ  بَیَّنَحِمَارِکَ وَ لِنَجْعَلَکَ ءَایَةً لِّلنَّاسِ وَ انظُرْ إِلىَ الْعِظَامِ کَیْفَ نُنشِزُهَا ثُمَّ نَکْسُوهَا لَحْمًا فَلَمَّا تَ

 ّْءٍ قَدِیرٌ{؛ِّ شىَکُلّ عَلىَ

در حالى که دیوارهاى آن، به روى سقفها فرو »یا همانند کسى که از کنار یک آبادى )ویران شده( عبور کرد، 

ریخته بود، )و اجساد و استخوانهاى اهل آن، در هر سو پراکنده بود او با خود( گفت: »چگونه خدا اینها را پس  

کند؟!« )در این هنگام،( خدا او را یکصد سال میراند سپس زنده کرد و به او گفت: »چقدر  از مرگ، زنده مى

»یک روز یا بخشى از یک روز.« فرمود: »نه، بلکه یکصد سال درنگ کردى! نگاه کن به  درنگ کردى؟« گفت: 

غذا و نوشیدنى خود )که همراه داشتى، با گذشت سالها( هیچ گونه تغییر نیافته است! )خدایى که یک چنین مواد 

کن )که چگونه از   فاسدشدنى را در طول این مدت، حفظ کرده، بر همه چیز قادر است!( ولى به الاغ خود نگاه

هم متلاشى شده! این زنده شدن تو پس از مرگ، هم براى اطمینان خاطر توست، و هم( براى اینکه تو را  

اى براى مردم )در مورد معاد( قرار دهیم. )اکنون( به استخوانهاى مرکب سوارى خود نگاه کن که چگونه  نشانه

پوشانیم!« هنگامى که )این حقایق( بر او آشکار شد،  آن مىدهیم، و گوشت بر آنها را برداشته، به هم پیوند مى

 دانم خدا بر هر کارى توانا است«.  گفت: »مى

های خود بیرون رفتند که خداوند فرمان مرگ به  بقره در مورد جمعیتی که از ترس مرگ از خانه 243ب( آیه  

 آنها داد و سپس آنها را زنده کرد؛  

 بقره و داستان اصحاب کهف در سوره کهف.   73مائده و  110بقره وآیه  56و  55ج( و آیات 

[ این روایات تأیید بیشتری  1آیه در مورد رجعت در دنیا وارد شده است.]  200در برخی روایات نیز حدود  

 [ 2کند.] است برای آیاتی که رجعت در دنیا را اثبات می

سازد،  د بعضی از منکران رجعت را مردود میمسأله رجعت در ادیان سابق نیز رخ داده است، و همین امر، استبعا

و   243و   73و   72ای از بنی اسرائیل پس از مرگشان و همچنین آیات سوره بقره، احیای عده 56و  55آیات  

سوره آل عمران، احیا و زنده شدن مردگان را در دنیا ودر ادیان پیشین، بازگو   49از همین سوره. آیه  259

 [ 3کند.]می

شود؛ سوره نمل، به خوبی مسأله رجعت غیر معصوم در دنیا اثبات می 83فوق و بخصوص آیه   از بررسی آیات

سوره نمل فقط بر رجعت انسانهای بدکار و گنه کار دلالت دارد و رجعت بعضی از مؤمنان بواسطه   83البته آیه 

روایات رجعت اشاره  آید که به چند مورد از اخبار فراوانی که در این زمینه وارد شده است، به دست می



 شود.  می

مرحوم شیخ مفید)ره( در کتاب اختصاص از امام صادق)ع( نقل میکند که فرمود: اولین کسی که به دنیا باز  

گردد، حسین بن علی)ع( است و رجعت عمومی نیست؛ بلکه تنها کسانی که در ایمان یا شرک، محض و  می

 [ 4گردند.] خالص باشند، باز می

شده که حضرت امام باقر)ع( از ابو بصیر سؤال فرمود: آیا اهل عراق رجعت را انکار   در همان کتاب نقل

فرماید: }وَ یَومَ نَحشُرُ مِن کُلِّ اُمَّةٍ  اند که میکنند؟ ابو بصیر جواب داد: بله، امام فرمود: آیا قرآن را نخواندهمی

 [ 5(]83فَوْجاً{ )نمل/

 فرمود: در همان کتاب آمده که حضرت امام صادق)ع( 

گیرد کند، حسین بن علی)ع( است، وپس از آن، زمام حکومت را در دست می»اولین کسی که به دنیا رجوع می

 [ 6تا از کهنسالی ابروانش فرو آیند...«.] 

ی وَ خَوَاتِیمِ در زیارت اربعین امام حسین)ع( آمده است: »وَ أشْهَدُ أنِّی بِکُمْ مُؤْمِنٌ وَ بِإِیَابِکُمْ مُوقِنٌ بِشَرَائِعِ دِینِ

 [ 7عَمَلِی« که فراز »بایابکم موقن«؛ یعنی به بازگشت شما یقین دارم.]

  

 .  122، ص53[. بحارالانوار، ج1]

 .  560الی  547، از ص15[. اقتباس از تفسیر نمونه، ج2]

، 549، ص 15، مؤسسه امام صادق)ع( ـ تفسیر نمونه، ج295ـ   291، ص4[. ر.ک. الهیات، آیت الله سبحانی، ج3]

 دارالکتب الاسلامیة.  

 .  39، ص53[. ر.ک. بحارالانوار، ج4]

 ، داراحیاء التراث.  40، ص53[. ر.ک. ، بحارالانوار، ج5]

 . 46[. همان، ص6]

 روایات در زمینه رجعت از کتب گوناگون جمع آوری شده است.  162، باب الرجعة، 53[. بحارالانوار، ج7]

 

 ا همه مسلمانان به رجعت اعتقاد دارند؟ ( آی59

 



   ( آیا همه مسلمانان به رجعت اعتقاد دارند؟59 ▲

ای  ج: رجعت در لغت به معنی بازگشت است و در اصطلاح به معنی بازگشت گروهی ازمؤمنان خالص و عده

از کفر و ظلم قرار دارند. به تعبیر دیگر گروهی   از منافقان فاجر و کفار و طاغیان ستمگری که در مرحلة منحطی

اند و تکامل آنها ناتمام مانده  از مؤمنان خالص که در مسیر تکامل معنوی با موانعی در زندگی خود روبرو شده

کند که مسیر تکاملی خود را از طریق بازگشت مجدد به این جهان ادامه دهند،  است حکمت الهی ایجاب می

ت جهانی حق و عدالت باشند و در بنای این حکومت شرکت جویند. چرا که شرکت در  شاهد و ناظر حکوم 

تشکیل چنین حکومتی از بزرگترین افتخارات است. و به عکس گروهی از منافقان و جباران سرسخت علاوه بر 

عاد و  کیفر خاص خود در رستاخیز باید مجازاتهایی در این جهان، نظیر آنچه اقوام سرکشی چون فرعونیان و  

ثمود و قوم لوط دیدند ببینند، و تنها راه آن رجعت است، تا اینکه ملحدان پیش از قیامت کبری قسمتی از نتیجه  

 اعمال زشت خود را ببینند و مایة سرور و تشفی خاطر ستمدیدگان گردد.  

 شود.  فرمان رجعت همانند فرمان ظهور، از طرف خداوند قادر متعال صادر می

یکی از عقاید مسلم و ضروری و تردید ناپذیر شیعه است، که براساس آیات قرآن و احادیث   اعتقاد به رجعت

 [1معصومین)ع( استوار است.]

  

توانید به کتاب »رجعت« نوشتة  [. کتابهای فراوانی در مورد رجعت نوشته شده است جهت اطلاع بیشتر می1]

 محمد خادمی شیرازی مراجعه فرمایید.  

 

 های امامان)ع( در قرآن نیامده است؟ ( چرا نام60

 

   های امامان)ع( در قرآن نیامده است؟ ( چرا نام60 ▲

قرآن عظیم الشأن به عنوان معجزه خالده رسول گرامی اسلام)ص( مصون از تحریف است و حافظ آن خداوند  

شد مخالفین آن  ر اسامی ائمه)ع( و مسئله ولایت حضرت علی)ع( ذکر میاند اگباشد. بعضی گفتهمتعال می

 کردند. اگر قرآن مصون از تحریف است ذکر اسامی ائمه)ع( چه محذوری داشت؟ قسمت از قرآن را حذف می



اه  ای است که گویا معرفی اولیای الهی که امت باید از آنها پیروی کنند، تنها یکری پرسش به گونهج: اولاً شیوه

دارد وآن این است که نام آنان درکتاب آسمانی برده شود در صورتی که اگر به خود قرآن مراجعه کنیم خواهیم  

شود، و در هر موردی طبق مصالحی از شیوه  دید، که قرآن برای معرفی شخصیتهای الهی از سه راه وارد می

 کند.  خاصی پیروی می

ز طریق اسم برای آیندگان معرفی شده است؛ }وَ مُبَشِّرَا بِرَسُولٍ یَأتىِ  ـ معرفی با اسم، پیامبر گرامی در انجیل ا 1

 (6مِن بَعْدِى اسمُّْهُ أحْمَدُ{ )صف/ 

ـ معرفی با عدد، نقباء بنی اسرائیل و گروهی که طبق گزینش حضرت موسی قرار شد به کوه بروند، در قرآن با 2

ِّ مَعَکُمْ  ّْ عَشرََّ نَقِیباً وَ قَالَ اللهُ إِنىّبَنىِ إِسرْاءِیلَ وَ بَعَثْنَا مِنْهُمُ اثْنىَ  اند. }وَ لَقَدْ أخَذَ اللهُ مِیثَاقَعدد معرفی شده

ا لَّأکَفِّرَنَّ عَنکُمْ  ّْ أقَمْتُمُ الصَّلَوةَ وَ ءَاتَیْتُمُ الزَّکَوةَ وَ آمَنتُم بِرُسُلىِ وَ عَزَّرْتُمُوهُمْ وَ أقْرَضْتُمُ اللهَ قَرْضًا حَسَنًلَئنِ

سَوَاءَ السَّبِیلِ{؛  یَِّّاتِکُمْ وَ لَأدْخِلَنَّکُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِى مِن تحَّْتِهَا الْأنْهَــارُ فَمَن کَفَرَ بَعْدَ ذَالِکَ مِنکُمْ فَقَدْ ضَلَّسَ

 (12)مائده/

ت: »من [ برانگیختیم. و خداوند )به آنها( گف»خدا از بنى اسرائیل پیمان گرفت. و از آنها، دوازده نقیب ]سرپرست

با شما هستم! اگر نماز را برپا دارید، و زکات را بپردازید، و به رسولان من ایمان بیاورید و آنها را یارى کنید، و  

[ و شما  پوشانم ]مى بخشمبه خدا قرض الحسنه بدهید ]در راه او، به نیازمندان کمک کنید[، گناهان شما را مى

کنم. اما هر کس از شما بعد از این  درختانش جارى است، وارد مىرا در باغهایى از بهشت، که نهرها از زیر 

 کافر شود، از راه راست منحرف گردیده است«. 

ِّ لَوْ شِئْتَ أهْلَکْتَهُم مِّن قَوْمَهُ سَبْعِینَ رَجُلاً لِّمِیقَاتِنَا فَلَمَّا أخَذَتْهُمُ الرَّجْفَةُ قَالَ رَبّ ( }وَ اخْتَارَ مُوسى155َو )اعراف/ 

مَن تَشَاءُ أنتَ وَلِیُّنَا   لُ وَ إِیَّاىَ أتُهلِکُنَا بمَِّا فَعَلَ السُّفَهَاءُ مِنَّا إِنْ هِىَ إِلَّا فِتْنَتُکَ تُضِلُّ بهَِّا مَن تَشَاءُ وَ تهَّْدِىقَبْ

 فَاغْفِرْ لَنَا وَ ارْحَمْنَا وَ أنتَ خَیْرُ الْغَفِرِینَ{؛

لرزه آنها را فرا گرفت )و  ى میعادگاه ما برگزید و هنگامى که زمین»موسى از قوم خود، هفتاد تن از مردان را برا

خواستى، مى توانستى آنها و مرا پیش از این نیز هلاک کنى! آیا ما را به  هلاک شدند(، گفت: »پروردگارا! اگر مى

که هر کس را کنى؟! این، جز آزمایش تو، چیز دیگر نیست اند، )مجازات و( هلاک مىآنچه سفیهانمان انجام داده

سازى و هر کس را بخواهى )و شایسته ببینى(، هدایت  بخواهى )و مستحق بدانى(، به وسیله آن گمراه مى

 کنى! تو ولىّ مایى، و ما را بیامرز، بر ما رحم کن، و تو بهترین آمرزندگانی«. مى

چنان که پیامبر در های الهی، معرفی با صفت است؛ ـ معرفی با صفت، یکی دیگر از طرق شناسایی شخصیت3

 [ 1انجیل و تورات علاوه بر معرفی با نام، باصفات نیز معرفی شده است.]

در زمینه امامت خاصه )چه کسی امام باشد( قرآن از راه سوم وارد شده، در برخی از آیات به طور مستقیم، 



: مباهله، خیر البریه، لیلة  کند؛ آیاتی همچوندهد و به وضوح از آن بحث میمسئله امامت را مورد توجه قرار می

کند که او را برترین  المبیت و... در این بخش جای دارند. در این آیات فضایلی برای امیرالمؤمنین)ع( اثبات می

کند که با ضمیمه کردن یک مقدمه واضح ترین شخصیت بعد از ایشان معرفی میفرد امت محمد)ص( و والا

تر از او برای رهبری امت بعد از  گیریم، کسی شایستهنتیجه می عقلی )ترجیح مرجوح بر راجح قبیح است(

 پیامبر)ص( نیست. 

 از سوی دیگر امام از نظر شیعه باید دو خصوصیت: 

 (؛ 124عصمت )بقره/ 

ن ذُرِّیَّتىِ قَالَ لایَنَالُ عَهْدِى  ِّ جَاعِلُکَ لِلنَّاسِ إِمَاماً قَالَ وَ مِ}وَ إِذِ ابْتَلىَ إِبْرَاهِیْمَ رَبُّهُ بِکلَِّمَاتٍ فَأتَمَّهُنَّ قَالَ إِنىّ

 الظَّالِمِینَ{؛ 

»)به خاطر آورید( هنگامى که خداوند، ابراهیم را با وسایل گوناگونى آزمود. و او به خوبى از عهده این  

آزمایشها برآمد. خداوند به او فرمود: »من تو را امام و پیشواى مردم قرار دادم!« ابراهیم عرض کرد: »از دودمان  

رسد! )و تنها آن دسته از فرزندان تو که  من )نیز امامانى قرار بده!(« خداوند فرمود: »پیمان من، به ستمکاران نمى

 پاک و معصوم باشند، شایسته این مقامند(«.

 (؛  40و علم لدنی )نمل/

لَیْکَ طَرْفُکَ فَلَمَّا رَءَاهُ مُسْتَقِرًّا عِندَهُ قَالَ هَذَا مِن فَضْلِ }قَالَ الَّذِى عِندَهُ عِلْمٌ مِّنَ الْکِتَابِ أنَا ءَاتِیکَ بِهِ قَبْلَ أن یَرْتَدَّ إِ

 ٌّّّ کَرِیمٌ{؛ِّ غَنىِِّ لِیَبْلُوَنىِ ءَأَشْکُرُ أمْ أکْفُرُ وَ مَن شَکَرَ فَإِنَّمَا یَشْکُرُ لِنَفْسِهِ وَ مَن کَفَرَ فَإِنَّ رَبىّرَبىّ

شت گفت: »پیش از آنکه چشم بر هم زنى، آن را نزد تو خواهم )امّا( کسى که دانشى از کتاب )آسمانى( دا

آورد!« و هنگامى که )سلیمان( آن )تخت( را نزد خود ثابت و پابرجا دید گفت: »این از فضل پروردگار من  

کنم؟! و هر کس شکر کند، به نفع خود شکر  آورم یا کفران مىاست، تا مرا آزمایش کند که آیا شکر او را بجا مى

 ند و هر کس کفران نماید )بزیان خویش نموده است، که( پروردگار من، غنىّ و کریم است!«.کمى

 (؛ 7)آل عمران/

ذِینَ فىِ قُلُوبِهِمْ زَیْغٌ  }هُوَ الَّذىِ أنزَلَ عَلَیْکَ الْکِتَابَ مِنْهُ آیَاتٌ محُّکَمَاتٌ هُنَّ أمُّ الْکِتَابِ وَ أخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ فَأمَّا الَّ

اسِخُونَ فىِ الْعِلْمِ یَقُولُونَ ءَامَنَّا بِهِ  بِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَ ابْتِغَاءَ تَأوِیلِهِ وَ مَا یَعْلَمُ تَأوِیلَهُ إِلَّا اللهُ وَ الرَّفَیَتَّ

را باشد که به این دو صفت در قرآن اشاره شده و اجماع  ٌّّّ مِّنْ عِندِ رَبِّنَا وَ مَا یَذَّکَّرُ إِلَّا أوْلُواْ الْألْبَابِ{؛ را داکلُ

 مرکب از سوی شیعه و سنی داریم که بعد از پیامبر)ص( جز امیرالمؤمنین کسی واجد این صفات نبوده است.

شود که مسئله امامت، حتی امامت خاصه در قرآن بیان شده و در عین حال آنان که  از این مطالب معلوم می

 [ 2تکلیفشان را خواهند فهمید و مقاصد و معانی حقیقی را خواهند دانست.]اند دنبال حقیقت



ثانیاً؛ جدا نمودن روایات از قرآن و تنها بسنده کردن به آیات، ظلم فاحشی به اسلام و مسلمانان است؛ چرا که  

این که حکمی یا   احکام اسلام تنها در قرآن بیان نشده؛ بلکه بیشتر آنان در روایات آمده است، بنابراین به صرف

مطلبی در قرآن نیامده رد کردن آن مخالفت با عقل و سیره مسلمانان است؛ چنان که سیره همه مسلمانان از  

گرفتند؛  دادند و تفسیر آیات را از روایات میگذشته تا کنون این بوده است که آیات را در کنارروایات قرار می

ها و چگونگی  رآن تنها حکم وجوب نماز ذکر شده و تعداد رکعتدانند که در قبرای نمونه، همه مسلمانان می

آن را باید از روایات استنباط کرد. حال چگونه است در این موارد که اندک نیز نیستند، همه مسئله را پذیرفتند،  

های  ولی در مسئله امامت ـ که جزئیات و عدد را پیامبر بیان کرده ـ مشکل پیدا کردند! به طور حتم این رفتار

 دوگانه از نگاه عقل سالم پذیرفتنی نیست.  

فرمایید: قرآن، پرسش ما این  ترین منبع احکام ومعارف اسلام کدام است به طور حتم میثالثاً: به نظر شما مهم

گرفت، آیا مسلمانان اعتمادشان را به قرآن از  است که اگر خدای ناکرده تحریف اندکی در قرآن صورت می

شد که اسلام و قرآن به مشکلات مسیحیت و انجیل و تورات  یا این سلب اعتماد باعث نمیدادند؟ آ دست نمی

 دچار شوند؟ 

برای این که اصل اسلام )قرآن( با توجه به خاتمیت این دین باقی بماند، بهترین راه کار حفظ قرآن از تحریف و  

( ولی این  9ا الذِّکْرَ وَ إِنَّا لَهُ لحََّافِظُونَ{ )حجر/فرماید: }إِنَّا نحَّْنُ نَزَّلْنَتصرفها است. درست است که قرآن می

حفظ تنها از راه اعمال قدرت و مددهای غیبی و عنایات خداوند در همه مواقع و مراحل به طور خارق العاده  

نیست؛ بلکه یکی از علل حفظ و بقای آن فراهم ساختن اسباب است؛ چون هر چیزی را سببی است و خداوند  

 فرماید.  به اسبابش اجرا نمی امور را جز

یکی از اسباب محفوظ ماندن قرآن از تصرف و تحریف این است که نام هیچ یک از معاصران پیامبر در مقام  

ستایش یا نکوهش به صراحت برده نشده است با این که آیات بسیاری در ستایش نیکان )علی، عمار، سلمان  

 ...( نازل گردیده است.  و...( و نکوهش مشرکان )ابوسفیان، ابوجهل و

ای در صدد تحریف قرآن و تغییر آیات و حذف اسامی  شد عدهبدیهی است اگر به صراحت نام آنان آورده می

آمدند؛ ولی وقتی در متن قرآن اسمی از کسی نیامده آنان تنها بوسیله دانشمندان مزدور، در شأن  آنان بر می

دند نه در خود آیات، مثل اینکه سمرة بن جندب به دستور  کرها و توجیه آیات، خیانت و تصرف مینزول

ای را که در شأن علی نازل شده است، گفت: در شأن ابن ملجم نازل گردیده است. تجربه معاویه، بر منبر آیه

های پیامبر)ص( را دستکاری کردند. همچنان که خلیفه  تاریخ هم نشان داده است که چگونه دنیا طلبان گفته

رحلت رسول اکرم)ص( وقتی که ایشان دوات و قلمی خواستند گفته پیامبر)ص( را رد نموده و   دوم، هنگام

[ چگونه شد که در مقابل حضرت این سخن رانده شد؟ آیا بعد از  3عمر در مقابل، آن سخن شنیع بر زبان راند؛]



به صراحت نام  توانستند به قرآن جسارت کنند؟ پس یقین بدانید که اگرحتی در یک صد آیه رحلت نمی

گفتند: بقیه قرآن ما را کافی است و مردم نادان  آمد، این عده آن آیات را از قرآن حذف کرده، میامامان)ع( می

آوردند؛ چنان که به حضرت علی)ع( و حضرت زهرا)س( آن همه آزار رساندند و مردم چیزی  هم دم بر نمی

آوری کرده وهمه را سوزاندند. بعید  یامبر)ص( را جمعنگفتند. وانگهی خلیفه اول و دوم که صدها روایت از پ

 نبود که جهت مطامع دنیایی خود، بسیاری از آیات قرآن را نیز بسوزانند. 

شود که ترس از آینده اسلام و قرآن در واقع بجا بوده است. خداوند همان گونه که  با این توضیحات معلوم می

رد، اینجا هم به این وسیله مانع از بین رفتن اسلام و سلب اعتماد از  ای دشمنان اسلام را از بین ب با اسباب ویژه

 قرآن شد. 

  

 ، مؤسسه سید الشهداء.  182[. پرسشها و پاسخها، آیت الله جعفر سبحانی، ص1]

 ، دارالکتب الاسلامیة.  177، ص9[. ر.ک: پیام قرآن، آیت الله مکا رم شیرازی و دیگران، ص2]

 ، چاپخانه قم.433، ص2ن طاووس، ج[. ر.ک: الطرائف، سید اب3]

 

 ( آیا پدر و مادر حضرت یوسف)ع( او را سجده کردند؟61

 

  ( آیا پدر و مادر حضرت یوسف)ع( او را سجده کردند؟61 ▲

رش وَ خَرّوا له سُجّداً وَ قال یا اَبتِ هذا  فرماید: »وَ رَفَعَ اَبوَیه علی العمی 100خداوند در سوره یوسف، آیه 

تأویلُ رؤیای مِن قبل؛ُ و پدر و مادر خود را بر تخت نشاند و همگی به خاطر او به سجده افتادند و گفت پدر  

خوانیم هنگامی که امیرالمؤمنین)ع( عازم صفین  این تعبیر خوابی است که قبلا دیدم.« ولی از طرفی در تاریخ می

هی که در کنار جاده صف کشیده بودند، طبق رسم و احترامی که برای سلاطین ساسانی قبلا معمول بودند، گرو

داشتند، تا چشمانشان به آن حضرت افتاد، به خاک افتادند. امیرالمؤمنین)ع( تا این منظره را دیدی شدیدا  می

من هم همانند شما مخلوق   شوید، بروید پی کار خود که لذتی مرتکب میناراحت شد و فرمود: چه معصیت بی

خداوند هستم، این فرمایش امام علی)ع( با آیه شریفه، راجع به سجده پدر و مادر حضرت یوسف چگونه قابل  

 جمع است. 



ج: سجده به عنوان پرستش، مخصوص ذات مقدس خداوند است و برای هیچ کس غیر از او جایز نیست. پدر  

سیر این آیه از حضرت صادق)ع( و امام هادی)ع( نقل شده است  و مادر و برادران یوسف همان طور که در تف

این سجده را به عنوان شکر برای خدا بجا آوردند و چنانکه صاحب تفسیر مجمع البیان گفته است، ضمیر )له(  

گردد نه به حضرت یوسف. یعنی سجده برای خداوند کردند. در جریان  در )خرّوا له سجدا( به خداوند بر می

گان در برابر آدم)ع( نیز مطلب از همین قرار است. یعنی سجده برای خدا و آدم قبله بوده است.  سجده فرشت

 روی این بیان منافاتی بین این آیه و مطلب تاریخی که از حضرت علی)ع( نقل شده است وجود ندارد.  

  

 

 ( آیا علم انبیاء و ائمه)ع( ذاتی است یا اکتسابی؟ 62

 

  ( آیا علم انبیاء و ائمه)ع( ذاتی است یا اکتسابی؟62 ▲

باشد و  ج: علم ذاتی، مخصوص خداوند است، علم انبیا و پیشوایان معصوم)ع( »لدنی« )از طرف خداوند( می

 اکتسابی )تحصیل و تلاش برای علم( نبوده است.  

 شود: می در ذیل به برخی از منابع علمی ان اشاره 

  
 :پیامبران  علم منابع

*   الْمُنذِرِینَ   مِنَ  لِتَکُونَ قَلْبِکَ عَلىَ*  الْأمِینُ الرُّوحُ بِهِ نَزَلَ *  الْعَالَمِینَ ِّرَبّ لَتَنزِیلُ إِنَّهُ  وَ} وحی  فرشته نزول ـ1

 ؛(195  ـ 192/شعراء{ )مُّبِینٍ ٍّّّعَرَبىِ  بِلِسَانٍ

ِّ أرَئکَ وَ قَوْمَکَ فىِ  غیب }وَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِیمُ لِأبِیهِ ءَازَرَ أتَتَّخذُِ أصْنَامًا ءَالِهَةً إِنىّ  عالم با  معنوی و  روحی ارتباط ـ2

 (؛  75ضَلَالٍ مُّبِینٍ{ )انعام/

الْأقْصَا الَّذِى بَارَکْنَا   بِعَبْدِهِ لَیْلًا مِّنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إلِىَ الْمَسْجِدِ ـ سیر و مشاهده آفاقی }سُبْحَانَ الَّذِى أسْرَى3

 (؛1حَوْلَهُ لِنرُِّیَهُ مِنْ ءَایَاتِنَا إِنَّهُ هُوَ السَّمِیعُ الْبَصِیرُ{ )اسراء/

 ای که داشتند؛  ـ استفاده از عقل فوق العاده4

 [1ـ وراثت علم از یکدیگر.]5

  



 : امامان علم منابع

ه تفسیر و تأویل و ظاهر و باطن، محکم و متشابه آن را  ای کگونه به  مجید  قرآن و الله  کتاب از کامل آگاهی  ـ1

( حضرت 43دانند. احادیث فراوانی دلالت دارد بر این که مراد از }عِندَهُ عِلمُ الکتَابِ{ )رعد/به خوبی می

 علی)ع( است. 

 ـ وراثت از پیامبر)ص(؛ 2

 [ 2ـ ارتباط با فرشتگان و تحدیث آنان با امامان و...] 3

  

 ، مدرسه الامام امیرالمؤمنین. 225، ص 7، ج[. پیام قرآن1]

 .  121، ص9[. همان، ج 2]

 

 ( آیا علوم انبیاء لدنی است یا اکتسابی؟63

 

   ( آیا علوم انبیاء لدنی است یا اکتسابی؟63 ▲

 ج: همةعلوم امامان حضوری و لدنی است زیرا:  

اولاً: منابع علمی ائمه که در قرآن وروایات ذکر گردیده، آگاهی به تمام معانی قرآن، ارث از رسول اکرم)ص( و  

تأییدات الهی و الهامات قلبی و ارتباط با فرشتگان بوده است، با وجود این منابع علمی چه نیازی به کسب علم  

   از بشر است.

 ثانیاً: شرایطی که علم ائمه معصوم دارد از حیطة قدرت بشر خارج است.  

 ای از روایات تصریح شده است که همه علوم مورد نیاز را خداوند به ائمه داده است.  ثالثاً: در پاره

م و فراگیری اند و از همه چیز آگاه بودند و نیازی به تعلّرابعاً: بعضی از ائمه در سنین طفولیت به امامت رسیده

 از دیگران نداشتند.  

 پاسخ تفصیلی: 

نخستین شرط برای تصدی مقام امامت، علم و آگاهی و دانش نسبت به تمام معارف دینی و نیازهای مردم و  

باشند و بدون چنان علمی این  آنچه در امر تعلیم و تربیت و هدایت و ادارة جوامع انسانی لازم است، می



رسد، و ائمه اطهار)ع( از چنین علمی برخوردار بودند و معلومات خویش را هرگز میمسئولیت هرگز به انجام ن

اند علم حضوری  اند، بلکه آنچه علم داشتههای درس کسب ننمودهها و کلاسنزد معلمان و در مکتب خانه

 )لدنی( بوده است زیرا: 

 شود: امان در پنج منبع خلاصه میاولاً: با تدبر و تحقیق و تفحص در قرآن مجید و روایات منابع علمی ام 

  
 الله  کتاب از کامل آگاهی  ـ1

 [، قرآن در این باره فرموده:  1دانند]ای که تفسیر، تأویل، ظاهر، باطن، محکم و متشابه آنرا به خوبی میگونه به

بِهِ کُلٌّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنا وَ ما یَذَّکَّرُ إِلاَّ أولُوا الْألْبابِ{؛ )آل  }وَ مَا یَعْلَمُ تَأویلَهُ إِلاَّ اللهُ وَ الرَّاسِخُونَ فِی الْعِلْمِ یَقُولُونَ آمَنَّا 

گویند:  دانند. )آنها که به دنبال فهم و درکِ اسرارِ همه آیات قرآن در پرتو علم و دانش الهى( مى( »نمى7عمران/ 

شوند )و این  متذکر نمى  »ما به همه آن ایمان آوردیم همه از طرف پروردگارِ ماست.« و جز صاحبان عقل،

 کنند(«. حقیقت را درک نمى

 [ 2امام صادق)ع( فرمودند: »راسخان در علم امیر مؤمنان بعد از اوجانیشینان او هستند.]

  
 ( ص)پیامبر از وراثت  ـ2

  خود  خط  با( ع)علی  روایات از بعضی  طبق و  آموخت( ع)علی  به را اسلام  شرایع و  معارف تمام ( ص )اکرم پیابر

 [ 3ی نوشت و این علم و آگاهی نسل اندر نسل به فرزندان علی)ع( یعنی امامان معصوم رسید.]کتاب در

  
 فرشتگان  با  ارتباط ـ3

  علم  از حقایق و  داشتند ارتباط الهی فرشتگان با  قرآن آیات  ظاهر مطابق که  مریم و  ذوالقرنین و خضر مانند  ائمه

مدائنی نقل شده که از امام صادق)ع( پرسیدم: هنگامی که   [ از حسن یحیای 4شد، هستند.]می الهام آنان  به غیب

شود و گاهی  دهد؟ امام فرمود: گاهی به او الهام میشود چگونه )و با چه علمی( جواب میسئوالی از امامی می

 [ 5شنود و گاهی هر دو.] از فرشته می

  
 القدس روح  ـ4

آید که روح القدس روح مقدسی بوده که با  برمی خوبی  به است شده وارد( ع)بیت اهل منابع  در  که روایاتی  از

 [ 6ساخته است.]ها منتقل میهمة پیامبران و انبیاء و معصومین بوده و امدادهای الهی را در موارد مختلف به آن

  
 الهی  نور  ـ5

ام  تم به آنها آگاهی  اول درجة در است، متنوع و  متعدد  معصوم  امام علم منابع  فرمودید ملاحظه  که  طور همان



معانی قرآن مجید و در درجة دوم علومی است که از رسول خدا)ص( به آنها به ارث رسیده است و در درجة  

بعد تأییدات الهی و الهامات قلبی و ارتباط با فرشتگان و عالم غیب است، و در هیچ منبعی نقل نشده که امامی  

ای حاضر شده باشد و اصولاً با وجود این  نزد معلمی درس خوانده باشد و یا به عنوان متعلم در مکتب خانه

اش هم حضوری است چه نیازی به علم حصولی در نزد افرادی که  منابع متصل به علم لایتناهی الهی که همه

 تر است روی آورند.  شأن علمی شان به مراتب از خود ائمه)ع( پایین

باشد، باید علم  سم و جان و دنیا و آخرت میثانیاً: امامان به عنوان جانشینان پیامبر)ص( که قلمرو مأموریتش ج 

و دانشی در خور مأموریت عظیم شان داشته باشند تا مردم به آنها اعتماد کنند و دین و آیین خود را در اختیار  

 آنها قرار دهند. این علم:  

 کند؛  ـ باید خالی از نقص و اشتباه باشد وگرنه جلب اعتماد نمی1

 باشد یعنی از گذشته و حال و آینده آگاه باشند؛  ـ باید در خور مأموریتشان  2

شود این علم باید چنین معلوماتی  ـ چون مأموریتشان ظاهر و باطن اجتماع و درون و برون مردم را شامل می3

 [ 7باشد.] 

تواند  و پر واضح است که علمی با چنین شرایطی از عهدة بشر قاصر و عاجز بیرون است و تنها منبعی که می

ایطی داشته باشد اتصال به غیب و با علم لدنی و حضوری است و الا از علم حصولی که ساخته و  چنین شر

 پرداختة حس و تجربه بشری است چنین چیزی ساخته نیست.  

ای از روایات تصریح شده است که حجج الهی و ائمة معصومین)ع( همه علوم را از ناحیة خداوند  ثالثاً: در پاره

 کنیم:  دارند که درذیل به دو نمونه از این روایات اشاره میت میتبارک و تعالی دریاف 

ـ حضرت امام رضا)ع( در ضمن حدیث مفصلی در بارة امامت فرمود: هنگامی که خدای تبارک و تعالی کسی  1

های حکمت را در دلش قرار  کند و چشمهگزیند به او سعة صدر عطا میرا )به عنوان امام( برای مردم بر می

کند تا برای جواب از هیچ سؤالی در نمانده و در تشخیص حق سرگردان د و علم را به وی الهام میدهمی

 [ 8نشود.]

ای را حجت خویش در زمین قرار داده،  ـ حضرت امام صادق)ع( فرموده اند: »کسی که گمان کند که خدا بنده2

فرمایید که در  [ ملاحظه می9اء زده است.]کند بر خدا افترسپس تمام آنچه او به آن نیاز دارد از وی پنهان می

شود که از هیچ سؤالی درنمانند و در روایت دوم  ای که علم به امامان الهام میروایت اول تصریح دارد به گونه

شود که هرکس بگوید که خداوند همه علوم مورد نیاز امام را به او نداده به خدا افتراء زده، بنابراین  ظاهر می

 ساب نیست.  نیازی به اکت

ها  اند و نسبت به همة علوم و دانشرابعاً: امامان معصوم)ع( از دوران کودکی از قوة قدسیه الهامی برخوردار بوده



شد بدون آنکه های گوناگون برای ایشان عرضه میهای مردم که در زمینهاند و در برابر همة پرسشمهارت داشته

نمودند. استاد مصباح در این  ای را ارائه میخ لازم و قانع کنندهدرنگ پاسبه کتب و مأخذی مراجعه کنند بی

مند بودند ولی علوم شک اهل بیت پیامبر)ص( بیش از سایر مردمان از علوم آن حضرت بهرهفرماید: بیزمینه می

ی نیز  ائمه اهل بیت منحصر به آنچه از پیامبر اکرم)ص( شنیده بودند نبوده، بلکه ایشان از نوعی علوم غیرعاد

شده است و با چنین علمی بود که بعضی از  اند که به صورت الهام و تحدیث به ایشان افاضه میمند بودهبهره

اند و از همه چیز آگاه بودند و نیازی به تعلم و فراگیری از رسیدهائمه اطهار در سنین طفولیت به مقام امامت می

 [ 10دیگران نداشتند.]

معصوم)ع( حضوری و لدنی بوده است و از ناحیة خداوند تبارک و تعالی به   حاصل آن که همة علم امامان

ایشان رسیده یا بواسطة پیامبر اکرم)ص( و یا بواسطة الهام و یا بواسطة تحدیث فرشتگان و نیازمندکسب علوم از 

 ر این مدعاست.  اند و تاریخ بهترین شاهد بنمودهاند بلکه مشکلات دانشمندان را حل میدانشمندان بشری نبوده

  

 .  119، ص9(، ج1377[. آیت الله مکارم شیرازی، پیام قرآن )دارالکتب الاسلامیة، چاپ چهارم، 1]

 .  213، ص1[. اصول کافی، ج2]

 . 131ـ   126، ص9[. آیت الله مکارم شیرازی، پیام قرآن )پیشین( ج3]

 [. همان. 4]

 [. همان. 5]

 [. همان. 6]

 ، با مقداری تغییر و تخلیص.  116ـ   115، ص9یام قرآن )پیشین(، ج[. آیت الله مکارم شیرازی، پ7]

 .  137، ص 26[. مجلسی، بحارالانوار، ج8]

 [. همان.  9]

[. استاد مصباح یزدی، آموزش عقاید )سه جلد در یک جلد( انتشارات سازمان تبلیغات اسلامی، چاپ سوم،  10]

 .  322ـ  321، ص1378

 

 شوند؟آیا پیامبران و امامان)ع( دچار سهو وخطا می (64

 



  شوند؟( آیا پیامبران و امامان)ع( دچار سهو وخطا می64 ▲

مثال رسولان حق، از سهو، نسیان، غفلت و خطا منزه است؛ زیرا آنان معصومند و  ج: الف( خیر، آستان بی

ای باشد که انسان را از گناه ی. عصمت نظیر عدالت نیست )که ملکهعصمت، هم جنبة علمی دارد وهم عمل

دارد؛ عمدی حفظ کند( بلکه عصمت، انسان را از جهل، خطا، سهو، نسیان، مغالطه در اندیشه و تفکر هم نگه می

 یعنی معصومین)ع( هم در بخش علم، مصون از اشتباه فهمی و هم در بخش عمل، مصون از کار ناروایند. 

اد متوسط، عصمت علمی احیاناً از عصمت عملی جداست؛ اما هر چه بالاتر رویم، این دو جناح به  در افر

گردند؛ نظیر فرشتگان که علم شان عین عمل آن هاست و بالاتر شوند تا جایی که متحد میتر مییکدیگر نزدیک 

و همان طور که در ملکه  از آنها، نظیر صادر اول و از آن بالاتر، ذات اقدس حق که علمش عین عمل است  

 (؛  61علمی مصون است }ما یعزُبُ عَن ربّکَ مِن مِثقَالِ...{ )یونس/

 ماند«. »هیچ چیز در زمین و آسمان، از پروردگار تو مخفی نمی 

(؛ »و پروردگارت هرگز 64و از جهل، خطا، سهو و نسیان و... معصوم است }وَ مَا کَانَ رَبُّکَ نسیًّا{ )مریم/

وده« در مسائل عملی نیز از هر زشتی مصون است، ستمکار نیست: }وَ لا یَظلمُ ربُّکَ أحدًا{  فراموشکار نب

(؛ زیرا در آن مرحله، علم، عین  38(، زشتکار نیست: }کُلُّ ذلِکَ کانَ سَیِّئُهُ عِندَ رَبِّکَ مَکرُوهًا{ )اسراء/49)کهف/

یست؛ چنانکه ملکة علمی محض نیز  قدرت و قدرت، عین علم اوست. پس ملکة عصمت، ملکة عملی محض ن

نیست و انبیا عموماً و خاتم الانبیاء)ص( خصوصاً، هم در بخش علم معصومند هم در بخش عمل؛ چون هم  

قول آنها و گفته شان حجت حق است و هم کار و رفتارشان درراهنمایی خلق خدا به سوی حق و هدف اعلی  

 حجت است.  

( باشد، به این معنا که چرا  286نا لا تُؤاخِذْنا إِنْ نَسینا أوْ أخْطَأنا{؛ )بقره/ب( اگر مراد شما معنای عبارت: }رَبَّ

کرده اند؟ پاسخش این رسول اکرم)ص( با آن که مقام عصمت داشتند، درخواست مصونیت از خطا و نسیان می

ودشان؛ پس است که، عصمت ایشان ذاتی نیست؛ بلکه به عصمت خداوند متعال معصوم هستند؛ نه از ناحیة خ

صحیح است که از خداوند متعال مصونیتی را درخواست کند که از ناحیة خود، ضمانتی نسبت به آن ندارد و  

 [ 1خود را در این درخواست، هم آواز مؤمنان سازد.]

  

، نشر اسلامی/ تفسیر نمونه، آیةالله مکارم شیرازی و دیگران،  445، ص2[. ر.ک: المیزان، علامه طباطبایی، ج1]

 . 20ـ   16، ص9، دارالکتب الاسلامیة / تفسیر موضوعی قرآن مجید، همان، ج 299ـ   294، ص2ج

 



 ( اگر پیامبران و امامان)ع( علم غیب داشتند چرا از مسموم شدن و... جلوگیری نکردند؟ 65

 

  اشتند چرا از مسموم شدن و... جلوگیری نکردند؟( اگر پیامبران و امامان)ع( علم غیب د 65 ▲

[ مطرح بوده است و بعد از اسلام 1هایی است که از قدیم الایام بین فلاسفه]ج: موضوع علم غیب یکی از بحث

 [ 2اند.]ها نیز پاسخ مناسب دادهنیز به اوج خود رسید به صورتی که از ائمة اطهار)ع( بارها سؤال شده و آن

 ؤال ابتدا لازم است به چند نکته اشاره کنیم: در پاسخ این س

 نکتة اول: توجه به مفهوم غیب است.  

 [ 3غیب از نظر لغت به معنی پنهان بودن، مخفی و ناپیدا آمده است.]

شود، به عبارت دیگر  در تعریف آن گفته اند: علم به غیب عبارت است از علم به حوادث و آن چه که واقع می

شود،  رؤیت حقیقت و واقع جهان وجود، بنابراین کسی که به یک حادثة غیبی عالم میمشاهدة نظام هستی و 

کند، و از راه علم  شود را مشاهده میملکوت جهان هستی و مجموع علل و اسبابی را که بدان حادثه منتهی می

 [ 4شود.]به اجزای علت تامّه، بدان حادثه که معلول ضروری آن است عالم می

کنیم  قرآن در مورد علم غیب و حدود آن نسبت به خدا و دیگران وقتی آیات قرآن را بررسی مینکتة دوم: نظر  

 کنیم:  در مورد علم غیب به سه دسته آیات برخورد می

  دانند. مانند آیه }وَعِنْدَهُ مَفاتِحُ الْغَیْبِ لایَعْلَمُها إِلاَّای از آیات علم غیب را منحصر به خداوند میدسته اول: دسته

ها خبر ندارد.« و آیه }اِنَّمَا الغَیبُ لله...{؛ »غیب ]و  های غیب نزد اوست و جز او از آن(؛ »خزانه59هُوَ...{ )انعام/ 

( و آیه }وَ ِللهِ غَیْبُ السَّمَاوَاتِ وَ الْأرْضِ{؛ »و  20معجزات[ تنها برای خدا ]و به فرمان او[ است.« )یونس/ 

 ( و آیات دیگر...123مانها و زمین، تنها از آن خداست.« )هود/]آگاهی از[ غیب ]و اسرار نهان[ آس

 کند. مانند:  دسته دوم: آیاتی هستند که علم غیب را از پیامبران و پیامبر اسلام نفی می

ن است  گویم خزائن خدا نزد مّْ عِندِى خَزَائنُ اللهِ وَ لَا أعْلَمُ الْغَیْبَ...{؛ »بگو به شما نمیآیه }قُل لا أقُولُ لَکمُ

( و آیه }قُل لاأمْلِکُ لِنَفْسىِ نَفْعًا وَ لاضَرًّا إِلَّا  50ومن )جز آنچه خدا به من بیاموزد( از غیب آگاه نیستیم.« )انعام/

 (؛ 188مَا شَاءَ اللهُ وَ لَوْ کُنتُ أعْلَمُ الْغَیْبَ لاَسْتَکْثرَّْتُ مِنَ الْخَیرِّْ{ )اعراف/

دانستم هر آینه خبر زیادی به دست  ر آن چه بخواهد اگر غیب می»بگو من مالک نفع و ضرر خود نیستم مگ

 آوردم«.  می

کند. مانند:  دسته سوم: آیاتی هستند که علم غیب را به صراحت به پیامبران و بندگان شایسته خداوند اثبات می



ِّ یَدَیْهِ وَ مِنْ خَلْفِهِ  ن رَّسُولٍ فَإِنَّهُ یَسْلُکُ مِن بَینْمِ غَیْبِهِ أَحَدًا * إِلَّا مَنِ ارْتَضىَ آیه }عَالِمُ الْغَیْبِ فَلایُظْهِرُ عَلىَ

 (؛ 26رَصَدًا{ )جن/ 

 دهد«. پسندد، از پیامبران، اطلاع نمی»خداوند به غیب آگاه است و بر غیب خود احدی را جز کسانی که می

 (؛  179اللهَ یجَّْتَبىِ مِن رُّسُلِهِ مَن یَشَاءُ...{ )آل عمران/ و آیه }... وَ مَا کاَنَ اللهُ لِیُطْلِعَکُمْ عَلىَ الْغَیْبِ وَ لَاکِنَّ 

کند. ]و  ساخته ولی از پیامبران خود کسانی را که بخواهد انتخاب می»همواره خداوند شما را به غیب آگاه نمی

 گذارد[«. قسمتی از اسرار نهان را در اختیار او می

ته اول و دوم این است که علم غیب مطلق، ذاتاً و اصالتاً مال  گیریم که مقصود دساز مجموع این آیات نتیجه می

دانند )اگر چه  خداوند است و مالک حقیقی اوست، و غیر او )ملائکه و پیامبران و ائمه)ع(( ذاتاً علم غیب نمی

 از دیگران کامل ترند ولی به هرحال وجودشان محدود به زمان و مکان است.(  

پیامبران به واسطة تعلیم خداوند )وحی، الهام...( از علم غیب آگاهی پیدا  و مقصود دسته سوم این است که 

 کنند.  می

بنابراین علم غیب اختصاص به خدا ندارد، بلکه بعضی از افراد برگزیده بشری، با تأیید و افاضه پروردگار جهان  

 توانند با عالم غیب ارتباط پیدا کنند.  می

 ن  نکته سوم: علم غیب ائمه)ع( و حدود آ 

دادند. بسیاری از  فرماید: ائمه اهل بیت)ع( گاهی از ضمایر مردم خبر میمرحوم شیخ مفید)ره( در این باره می

دانستند. آنان این مزیت را داشتند، لکن دانستن غیب از شرایط امام)ع( نیست، بلکه  حوادث را قبل از وقوع می

ه و اخبارش به ما رسیده است. اما سزاوار نیست  لطف خاصی است از جانب خدا، که دربارة آنان مبذول داشت

توان گفت عالم به غیب است که حقایق جهان  این گونه علم را علم غیب را بنامیم. زیرا در مورد کسی می

هستی را بالذات و بدون استمداد از دیگری مشاهده نماید. اما کسی که به وسیله تعلیمات و افاضات دیگری از  

شود واقعاً علم غیب ندارد و اطلاق این کلمه در خور او نیست. لکن یکی از  ردار میبعضی از امور غیب خب

کند و ها دارد این است که در مواقع ضروری با جهان غیب ارتباط پیدا میامتیازات بزرگی که امام بر سایر انسان

 [ 5شود.]علوم و اطلاعات لازم در اختیارش قرار داده می

فرماید: »رسول خدا)ص( هزار در ازعلم به روی من گشود، که از هر دری هزار در  می امام علی)ع( در این باره 

ها و  باز شده، پس هزار هزار در علم به روی من گشوده شد، به طوری که از گذشته و آینده خبر دارم، از مرگ

 [ 6پیش آمدها و طریق قضاوت خبر دارم.«]

[ رسیده است و اکنون در اختیار تنها ذخیره  7عه، نسل به نسل،]و این علم به عنوان ارث نبوت به همه امامان شی

باشد. و به وسیله همین علم بود که تک تک امامان از حوادث آینده حتی از  پیامبران، »امام زمان )عج(« می



 چگونگی شهادت خود و دیگران و محل شهادت و محل دفن شان خبردار بودند.  

  
 مصلحت   و غیب علم  ارتباط

به سه نکته قبل در این سؤال که چرا پیامبر اکرم)ص( و ائمه اطهار)ع( در زندگی خود از علم غیب   توجه  با

استفاده نکردند؟ پاسخ این است که چون پیامبران)ع( و ائمه اطهار)ع( قرار بود از جنس بشر باشند، }قُل انَِّمَا  

 ( 109بَشَرٌ مِثلُکُم یُوحی اِلَیَّ...{؛ )کهف/ 

 شود«. من هم مثل شما از جنس بشر هستم که بر من وحی نازل می»بگو جز این نیست 

و مانند سایر مردم زندگی کنند، در اعمال و معاملات و معاشرات مانند یک بشر عادی بودند، با همین چشم  

ها به  کردند، برای معالجه بیماریشنیدند... بر طبق ظواهر و شواهد داوری میدیدند، با همین گوش میمی

افتاد، با مشکلات  کردند... مصائب و حوادثی بر ایشان اتفاق میها به کارشناسان مراجعه میدر قیمت پزشک و 

شدند... و چون بنا بود مانند مردم  شدند، مسموم میخوردند، زخمی میها شکست میشدند، در جنگمواجه می

ردم نیز با رغبت و اختیار ایمان  عادی زندگی کنند و مانند یک فرد عادی به ارشاد و هدایت بپردازند و م

آمد که ارتکاب آن )و لو از کردند. لکن اگر موضوع حرام و کار زشتی پیش میبیاورند؛ از علم غیب استفاده نمی

روی سهو( در نظرها قبیح و زشت بود و به مقام امامت و عصمت لطمه میزد، و یا دانستن یک امری برای اثبات  

 [ 8شدند.]مند میهای غیبی بهرهانهشد، از پشتوامامت لازم می

تواند به اذن الهی از حوادث و پیش آمدها و افعال آینده خودش یا دیگران آگاه شود،  بنابراین پیغمبر و امام می

گذارد و منشاء تکلیف قرار  ها اثر نمیدهد و در افعال و ارادهلکن این گونه علم، مسیر حوادث را تغییر نمی

 گیرد.  نمی

گوید: به امام رضا)ع( عرض کردم: همانا  کندچنان که حسن جهم مینیز این مطلب را تأیید می روایات

شود، و چون نعره  دانست در چه شبی و در چه مکانی کشته میامیرالمؤمنین)ع( قاتل خود را شناخته بود و می

پشت سر دارند.« و وقتی ام کلثوم  ها نعره زنانی هستند که نوحه گرانی ها را در خانه شنید، فرمود: »اینمرغابی

به او عرض کرد: کاش امشب در خانه نماز بخوانی و برای نماز جماعت دیگری را بفرستی آن حضرت قبول 

دانست ابن ملجم او را با شمشیر  نکرد، و در آن شب بدون اسلحه در رفت و آمد بود، در صورتی که می

رضا)ع( فرمود: »آن چه گفتی درست است ولی خود آن  کشد، اقدام به چنین کاری جایز نیست، امام می

[ و مرحوم علامه مجلسی)ره( در  9حضرت اختیار فرمود که در آن شب مقدرات خدای عزّوجلّ اجرا شود.«] 

ها دوری و  تواند از آنداند، میگوید: کسی که مقدرات خدا و علل و اسباب آن را نمیتوضیح این روایت می

اب مکلف شود. اما کسی که به جمیع حوادث و پیش آمدها عالم است، چگونه ممکن  اجتناب ورزد و به اجتن



آید که هیچ یک از  است او را به اجتناب و دوری از آن مکلف نمود. اگر چنین تکلیفی ممکن باشد، لازم می

شود عالمند و  ها واقع میمقدرات نسبت به او واقع نشود، پس امامان)ع( ما به جمیع حوادث و بلاهایی که بر آن

تکلیف هم ندارند که طبق این علم عمل کنند و از آن بلاها اجتناب و دوری کنند، چنان که پیامبر)ص( و  

ها دوری  ها آگاه بودند ولی مکلف نبودند که از آنشناختند و از عقاید فاسد آنامیرالمؤمنین)ع( منافقین را می

ها رابکشند یا طرد کنند )تا زمانی که موجب قتل و طرد از آنان  کنند و با آنان معاشرت و ازدواج ننمایند، یا آن

شود و معاویه پس از  دانست در ظاهر بر معاویه پیروز نمیمشاهده نشود( همچنین امیرالمؤمنین)ع( با این که می

شت.  کند، از جنگیدن با او کوتاهی نفرمود، بلکه نهایت کوشش را به کار برد تا این که شهید گوی خلافت می

 کند.  شوم و پس از من معاویه بر شیعیانم تسلط پیدا میداد که من کشته میو خود آن حضرت خبر می

کنند و خود او با اولاد و اصحابش کشته دانست که اهل عراق با او پیمان شکنی میهمچنین امام حسین)ع( می

ف نبود به عراق نرود و جان خود را  شوند و بارها از این مطلب خبر داده بود ولی از جانب خداوند مکلمی

 [10حفظ کند.] 

 تر دو نوع قضایا وجود دارد: یکی قضایای حتمی الوقوع و دیگری قضایای غیر حتمی. به عبارت روشن

این نوع قضایا که در مورد شهادت ائمه)ع( مطرح شده است از قضایای حتمیه است و گریز از این نوع قضایا  

 غیر ممکن است.  

 ب مطرح شده:  خلاصه مطال 

 ـ غیب به معنی پنهان و مستور بودن است و علم به غیب به معنی آگاهی از اسرار مخفی جهان است.  1

 ـ غیب مخصوص انسان هاست ولی برای خداوند چیزی مخفی نیست.  2

ن  ـ علم به غیب خداوند ذاتی است اما علم غیب پیامبران و ائمه)ع( عرضی و به تعلیم خداوند است. بنابرای3

ها ذاتی نیست هر وقت از ائمه)ع( از غیب اطلاع دارند و خبرهای زیادی را از غیب دادند، منتهی علم غیب آن

 شوند. خداوند علم چیزی را بخواهند آن وقت عالم می

ها داده شده است و  ـ علم غیب از شرایط امامت نیست بلکه موهبتی است که به خاطر شایستگی به آن4

ند در زندگی عادی از علم غیب استفاده کنند و مرگ کسی را جلو یا عقب ببرند. فقط در  ائمه)ع( مکلف نبود

مواقع ضروری که مصلحت بوده از غیب استفاده کرده اند؛ و شهادت ائمه)ع( از نوع قضایای حتمیه بوده و  

 باشد. اجتناب از آن غیر ممکن می

  

 .  290ه ق( ص 1416شر اسلامی، چاپ دوازدهم، [. محمد حسین طباطبایی، نهایة الحکمة )قم، مؤسسه ن 1]

[. محمد بن یعقوب کلینی، اصول کافی، ترجمة سید جواد مصطفوی )تهران، دفتر نشر فرهنگ اهل البیت)ع(  2]



 . 376، ص1ج

 .  2456، ص 2.ش( جه 1360[. دکتر محمد معین، فرهنگ فارسی معین )تهران، امیر کبیر، چاپ چهارم؛  3]

 به بعد.    320.ش( صه 1361، 8ی، بررسی مسائل کلی امامت )قم، انتشارات شفق، چاپ [. ابراهیم امین4]

 .  38[. شیخ مفید، اوائل المقالات )چاپ تبریز( ص5]

 .  507، ص 22. محمدباقر مجلسی، بحارالانوار، ج392. کلینی، همان، ص88[. ینابیع الموده، ص6]

 .  321[. کلینی، همان کتاب، ص 7]

 .  324ص  [. امینی، همان،8]

 .  384[. کلینی، همان، ص 9]

 .  385[. همان، ص10]

 

 شود؟ گوید مگر مطابق وحی، آیا این سخن شامل غیر قرآن نیز می( پیامبر سخن نمی66

 

   شود؟میگوید مگر مطابق وحی، آیا این سخن شامل غیر قرآن نیز ( پیامبر سخن نمی66 ▲

اند که این آیه، با توجه به آیات قبل، شامل تمامی سخنان پیامبر گرامی ای از مفسرین بر این عقیدهج: عده

شود، چه قرآن چه غیر آن. سیوطی از دانشمندان معروف اهل تسنن، روایتی نیز در تأیید این  اسلام)ص( می

 [ 1نماید.] نظریه نقل می

دانند، یعنی: آیه، هوای نفس را از مطلق سخنان پیامبر)ص( نفی  آیه را مطلق می اما بعضی از مفسران اگر چه این

پنداشتند، معنای آیه را کند، ولی از آنجا که آیه خطاب به مشرکین است و آنان قرآن را دروغ و افترا میمی

 [ 2دانند.]مربوط به قرآن و وحی الهی می

کند، خود عصمت همه جانبة پیامبر)ص( را از آیات بسیاری  می  البته علامه طباطبایی)ره( که این مطلب را بیان

 گیرد. نتیجه می

سورة نساء است،  69کند، آیة از جمله آیاتی که علامه برای اثبات عصمت مطلق در انبیاء)ع( بر آنها استدلال می

ِّم مِّنَ النَّبِیِّنَ وَ الصِّدِّیقِینَ وَ الشهَُّّدَاءِ وَ الصَّالِحِینَ وَ  }وَ مَن یُطِعِ اللهَ وَ الرَّسُولَ فَأوْلَئکَ مَعَ الَّذِینَ أنْعَمَ اللهُ عَلَیهْ

 حَسُنَ أوْلَئکَ رَفِیقًا{؛



کنند؛ با کسانی محشورند که خدا بر آنها انعام فرموده یعنی انبیاء،  »کسانی که خدا و رسول را اطاعت می

 صدیقان، شهداء و صالحان که چه نیکو رفقایی هستند«. 

 سورة کهف: }... مَن یهَّْدِ اللهِ فَهُوَ الْمُهْتَدِ وَ مَن یُضْلِلْ فَلَن تجَِّدَ لَهُ وَلِیًّا مُّرْشِدًا{  17آیة   همچنین

 »کسی که خدا هدایتش کند او دیگر برای همیشه دارای هدایت است«. 

فرماید: در  می  کند وای را از مهتدین هدایت خود نفی میاین آیه دستبرد و ضلالت هر مضل و گمراه کننده

اینگونه افراد هیچ ضلالتی نیست و معلوم است که پیروی از هوای نفس و گناه نیز نوعی ضلالت و گمراهی 

 [ 3است.]

  

 .  481، ص22[. ر.ک: تفسیر نمونه، ج 1]

 . 50، ص19[. ر.ک: ترجمة البیان، نشر بنیاد علامه طباطبایی، ج2]

 شر جامعة مدرسین. ، ن208ـ    200، ص2[. ر.ک: ترجمة المیزان، ج 3]

 

 ( چرا خداوند به پیامبر دستور داد از آیین حضرت ابراهیم)ع( پیروی کند؟ 67

 

  ( چرا خداوند به پیامبر دستور داد از آیین حضرت ابراهیم)ع( پیروی کند؟ 67 ▲

عزم، چون حضرت موسی و عیسی‘ نسبت به حضرت ابراهیم)ع(، از  با توجه به اینکه برخی از پیامبران اولوال

نظر زمانی به پیامبر اسلام)ص( نزدیکتر بودند؛ چرا خداوند به پیامبر اکرم)ص( دستور داده، که از آیین حضرت 

 (123ابراهیم پیروی کنند. )نحل/

 وَ مَا کاَنَ مِنَ الْمُشْرِکِینَ{؛ }ثُمَّ أوْحَیْنَا إِلَیْکَ أنِ اتَّبِعْ مِلَّةَ إِبْرَاهِیمَ حَنِیفًا 

 »به تو نیز وحى کردیم که: از آیین حنیف ابراهیم پیروى کن که او از مشرکان نبود«. 

ج: الف( دین خدا یکی و آن تسلیم شدن در برابر خداوند باری تعالی است. اساس این تسلیم، حضرت 

[ و تبعیت از اصل، نیکوتر از تبعیت  1اسلامند.]ابراهیم)ع( بوده و یهودیت و نصرانیت دو شعبه از شعب کمال 

 از نوع است.  

 [ 2ب( دین حضرت ابراهیم)ع( امّ الادیان است.] 



 [ 3ج( قداست حضرت ابراهیم)ع( به قدری است که امّت اسلام مأمور شدند از مکانت وی پیروی کنند.]

ستند که در تبعیت از حق، با او  علاوه بر موارد ذکر شده: کسانی نزدیک به پیامبری که دین و کتاب دارد ه

کنند و پیامبر اکرم)ص( و مؤمنان، از این حیث به ابراهیم)ع( نزدیکترند؛ چون }إِنَّ أوْلىَ النَّاسِ  مشارکت می

 (  68)آل عمران/ُّّّ الْمُؤْمِنِینَ{؛ ُّّّ وَ الَّذِینَ ءَامَنُواْ وَ اللَّهُ وَلىِبِإِبْرَاهِیمَ لَلَّذِینَ اتَّبَعُوهُ وَ هَاذَا النَّبىِ

»سزاوارترین مردم به ابراهیم، آنها هستند که از او پیروی کردند و )در زمان و عصر او، به مکتب او وفادار بودند  

 اند و خداوند ولی و سرپرست مومنان است«. همچنین( این پیامبر و کسانیکه )به او( ایمان آورده

  

 شر اعلمی.  ، ن291و290، ص3[. المیزان، علامه طباطبایی، ج1]

 ، انتشارات نبوغ.  116[. تنزیه انبیا از آدم تا خاتم، آیت الله معرفت، ص2]

 ، رجاء.  468، ص6[. تفسیر موضوعی، آیت الله جوادی آملی، ج3]

 

 ( بازخوانی داستان حضرت خضر و حضرت موسی)ع( در قرآن 68

 

   ( بازخوانی داستان حضرت خضر و حضرت موسی)ع( در قرآن68 ▲

فرماید: }وَ أمَّا الْغُلامُ فَکاَنَ أبَوَاهُ  کشد و میدر داستان حضرت خضر)ع( کار حضرت خضر که کودکی را می

 (؛ 80ِّ فَخَشِینَا أن یُرْهِقَهمَُا طُغْیَانًا وَ کُفْرًا{ )کهف مُؤْمِنَینْ

شود پدر و مادرش با ایمان بودند و بیم آن داشتیم که آنان را  ایمان می»که این کودک در آینده فردی ظالم و بی

 شود؟  قبل از جنایت نیست؟ چگونه این عمل ایشان توجیه می به طغیان و کفر وادارد.«؛ آیا قصاص

 ج: دانشمندان در این مورد چند پاسخ بیان کرده اند:  

ـ جهان دارای دو نظام و برنامه است: »نظام تکوینی« و »نظام تشریعی« این دو نظام در اصول کلی، و از این  1

هماهنگند، ولی گاهی در برخی جزئیات از هم جدا   برد، با یکدیگرجهت که هر دو انسان را به سمت کمال می

 شوند.  می

خداوند متعال برای این که انسان راه تکامل را بپیماید، از نظر تکوین قوانین و مقرراتی که برای او قرار داده، در  

داوند  ها را در چارچوب قانون شرعی قراردهیم؛ مثلاً گاهی ختوانیم همة آنحالی که از نظر نظام تشریع نمی



شود، یا  گیرد، مثلاً شکر اموال را بجا نیاورده، اموالش در دریا غرق مینعمتی را از انسان به خاطر ناسپاسی می

گیرد، اما از نظر قوانین و دستورات شرعی )نظام  شکر سلامتی را بجا نیاورده خداوند سلامتی را از او می

 را نابود کند یا سلامتی او را تبدیل به بیماری نماید.  تشریع( کسی حق ندارد به خاطر ناسپاسی اموال دیگری 

ها را به بلا و سختی و ازبین رفتن اموال و  یا این که خداوند در نظام تکوین گاهی برای آزمایش بندگان، آن

نماید تا معلوم شود چه اشخاصی دربرابر حوادث صابر و شکیبا هستند؛ اما از نظر قانون شرعی  نفوس مبتلا می

 پیامبر و امامی حق ندارد، اموال و نفوس و ثمرات را از بین ببرد تا مردم آزمایش شوند.  هیچ 

داستان خضر نبی نیز همین گونه است؛ از نظر قانون تشریع کسی حق ندارد نوجوانی را به خاطر گناهی که در  

؛ چنان که حضرت  آینده ممکن است انجام دهد مجازات کند و بکشد، و این کار، کار زشت و نادرستی است

 موسی)ع( خضر را از این کار منع کرد و فرمود:  

 }قَالَ أقَتَلْتَ نَفْساً زَکِیَّةَ بِغَیرِّْ نَفْسٍ لَّقَدْ جِئْتَ شَیًّْا نُّکْرًا{؛

 (  74»آیا انسان پاکی را بی آن که قتلی کرده باشد، کشتی؟ براستی کار زشتی انجام دادی« )کهف/

هی« هیچ مانعی ندارد که خداوند کسی مانند خضر را مأمور نماید شخصی را بکشد،  اما از نظر »نظام تکوین ال

چرا که وجودش در آینده ممکن است خطرات بزرگی به بار آورد؛ همان گونه که گاهی خداوند جان این گونه  

تفاوت   کند، چرا که وجود آنان دارای مصالحی مانند آزمایش و امتحان وامثال آن است. و اشخاص را حفظ می

 عمر حضرت موسی و خضر در همین جاست.  

خداوند متعال در این جهان گروهی مانند پیامبران، امامان و علمای راستین را مأمور پیاده کردن نظام تشریع، و  

ها همچون خضر را مأمور پیاده کردن نظام تکوین نموده است. به تعبیر  گروهی مانند فرشتگان و یا بعضی انسان

از مأموران الهی مانند خضر در این عالم مأمور به باطنند و گروهی مانند حضرت موسی مأمور به  دیگر گروهی 

ای مخصوص به خود دارند، همان گونه که مأموران به  ها که مأمور به باطنند ضوابط، اصول و برنامهظاهر، آن

 ظاهر برای خود اصول و ضوابط خاصی دارند. 

خودسرانه اقدامی انجام دهد، لذا حضرت خضر)ع( در جواب حضرت تواند البته هیچ یک از آنان نمی

 ( 82موسی)ع( فرمود: }وَ مَا فَعَلْتُهُ عَنْ أمْرِى{؛ )کهف/

 »من آن )کارها( را خودسرانه انجام ندادم«. 

بینیم حضرت موسی  دارم. و این که میای که به من داده شده است گام برمیبلکه طبق یک برنامه الهی و ضابطه

ب تحمل کارهای خضر را نداشت، به خاطر همین بود که خط مأموریت او از خط مأموریت خضر جدا بود،  تا

شد؛ ولی خضر با کرد گامش برخلاف ظواهر قانون است فریاد اعتراضش بلند میلذا هربار مشاهده می

 [ 1داد.] خونسردی به راه خود ادامه می



 [ 2ر کافر بود و پدر و مادرش مؤمن بودند.] در روایتی از امام صادق)ع( نقل شده که آن پس

شود. بنابراین ـ لفظ غلام که در قرآن آمده است به معنی جوان است و بر کودک، طفل و صبی اطلاق می2

دلیلی وجو ندارد که مقتول کودک بوده است؛ بلکه شواهدی در روایات هست که بالغ و مکلف بودن اورا تأیید 

 کند. مثلاً:  می

شود که آن پسربه سن بلوغ رسیده و از ایمان به  اند ولی او کافر، معلوم میپدر و مادرش مؤمن بودهاز این که 

 [ 3خبر بوده است.] خدا برگشته و مرتد بوده است، وجزای مرتد قتل است اما حضرت موسی از ارتداد آن بی

شد که  زشتی مرتکب می کرد و کارهایـ گفته شده آن پسر به سن بلوغ رسیده بود و در زمین فساد می3

جزایش کشتن بود و حضرت خضر از مفسد بودن او باخبر بود به همین جهت او را کشت، چنان که قرآن یکی  

 از کیفرهای مفسد فی الارض را کشتن شمرده است: 

 [ 4(]33أن یُقَتَّلُواْ...{ )مائده/}إنَِّمَا جَزَؤُاْ الَّذِینَ یحَُّارِبُونَ اللَّهَ وَ رَسُولَهُ وَ یَسْعَوْنَ فىِ الْأرْضِ فَسَادًا 

»کیفر آنها که با خدا و پیامبرش به جنگ بر میخیزند و اقدام به فساد در روی زمین میکنند فقط این است که  

 اعدام شوند...«.

  

 ، دارالکتب الاسلامة.  509ـ   506، ص 12[. ر.ک: تفسیر نمونه، آیت الله مکارم شیرازی و دیگران، ج 1]

 ، مؤسسه مطبوعاتی اسماعیلیان.  285، ص3یر نورالثقلبن، الحویزی، ج[. ر.ک: تفس 2]

 ، انتشارات فرهنگ اسلامی.  166ـ  165، ص 16ـ   15[. ر.ک: الفرقان فی تفسیر القرآن، محمد الصادقی، ج3]

 ، دارالکتب الاسلامیة.  137، ص22ـ  21[. ر.ک: الفرقان، همان، / التفسیر الکبیر، فخر رازی، ج4]

 

 ( برهانی که حضرت یوسف)ع( دید چه بود؟ 69

 

  ( برهانی که حضرت یوسف)ع( دید چه بود؟ 69 ▲

ج: قرآن کریم در ماجرای داستان حضرت یوسف)ع( با تعبیر پرمعنایی سخن گفته است: }وَ لَقَدْ همََّتْ بِهِ وَ هَمَّ  

 ( 24ا بُرْهَنَ رَبِّهِ{؛ )یوسف/ بهَِّا لَوْلا أن رَّءَ

دید ـ قصد وی را »آن زن ]همسر عزیز مصر[ قصد او را کرد و او ]یوسف)ع([ نیز ـ اگر برهان پروردگار را نمی



 نمود«. می

شد؛ یعنی عدم وجود برهان پروردگار، و این امر بنابراین، تصمیم حضرت به شرطی مشروط بود که حاصل نمی

ت و تقوای ایشان منافات نداشته، بلکه توضیح و بیان مقام والای اوست. طبق این تفسیر، از  نه تنها با مقام عصم

 حضرت هیچ حرکتی که نشانة تصمیم بر گناه باشد سرنزده است؛ بلکه در دل هم تصمیم نگرفته است.  

فرمود: »آری« گفت:  گویید پیامبران معصومند؟« امام مأمون، خلیفة عباسی از امام رضا)ع( پرسید: »آیا شما نمی

»پس تفسیر این آیه قرآن چیست؟: }وَلَقَدْ هَمَّتْ بِهِ وَ هَمَّ بِهَا لَوْلا...{ امام فرمود: »همسر عزیز بر کامجویی از  

دید، همچون همسر عزیز مصر  یوسف تصمیم گرفت و حضرت یوسف)ع( نیز اگر برهان پروردگارش را نمی

رود.« مأمون ]از کند و به سراغ گناه هم نمیصوم، هرگز قصد گناه نمیتصمیم میگرفت؛ ولی او معصوم بود و مع 

 [ 1این پاسخ لذت برد[ و گفت: »آفرین بر تو! ای اباالحسن!«]

بر اساس این روایت، تحقق شرط، یعنی ندیدن برهان رب از طرف حضرت یوسف)ع( محال است. بنابراین  

[ و آن حضرت اشتباه و گناهی  2محال خواهد بود.]  تحقق مشروط، یعنی تصمیم بر گناه نیز از طرف ایشان

 مرتکب نشده است. 

»برهان« مصدر »بره« به معنای سفید شدن است، و به هرگونه دلیل محکم و نیرومند که موجب روشنایی مقصود  

 [ 3شود.]شود و همیشه مقتضی صدق باشد، گفته می

بر گناه نگرفت. در این که »برهان ربّه«  حضرت یوسف با دیدن دلیل روشن الهی هیچ گونه قصد و تصمیمی  

ها چنین  های متعددی ارائه شده که برخی از آنچیست و مصداق از این دلیل روشن الهی کدام است، تفسیر

 است:  

 ـ علم و ایمان و تربیت انسانی و صفاتی برجسته در حضرت یوسف؛ 1

 ـ آگاهی حضرت یوسف به حرمت زنا؛ 2

 ؛ ـ مقام نبوت و عصمت آن حضرت3

ـ یک نوع امداد و کمک الهی که به خاطر کارهای نیکش در این لحظه حساس به سراغ او آمد. گرچه قرآن  4

ِّ کَیْدَهُنَّ أصْبُ إِلَیهِّْنَّ وَ أکُن مِّنَ  »برهان ربّه« را توضیح نداده است، با توجه به آیة }... وَ إِلَّا تَصْرِفْ عَنىّ

یرنگ آنان را از من باز نگردانی، به سوی آنان خواهم گرایید واز نادانان  (؛ »واگر ن33الجَّْاهِلِیْنَ...{ )یوسف/

شود، برهان از قبیل علم است و آن هم نه از علوم متعارف و آگاهی از حسن و قبح  خواهم شد.« معلوم می

  سورة جاثیه 23ها، چون این نوع علم با گناه قابل جمع است و شاهد آن آیة کارها و مصلحت و مفسدة آن

 }أَفَرَأَیتَْ مَنِ اتَّخذََ إِلَهَهُ هَوَاهُ وَأَضَلَّهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمٍ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ{؛

»آیا دیدی کسی را که معبود خود را هوای نفس خویش قرار داده و خداوند او را با آگاهی گمراه ساخته و بر  



 گوش و قلبش مهر زده است...«. 

 {؛مل است }إِنَّ الَّذِینَ لایُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ زَیَّنَّا لهَُّمْ أعْمَالَهُمْ فَهُمْ یَعْمَهُونسوره ن 4و آیه  

 شوند«. دهیم به طوری که سرگردان می»کسانی که به آخرت ایمان ندارند اعمال »بد« شان را برای آنان زینت می

کند، که با وجود چنین علمی نفس انسانی  می  بلکه علم و یقین شهودی است که خداوند به بندگان مخلص عطا

 [4کند و چنین علمی منشأ عصمت پیامبران است.]به گناه میل پیدا نمی

  

 ، سورة شریفه یوسف، نشر اسماعیلیان.  23، ذیل آیة  421، ص2[. تفسیر نورالثقلین، حویزی)ره(، ج1]

، دارالکتب الاسلامیة/تفسیر المیزان،  370ص، 9[. ر.ک: تفسیر نمونه، آیت الله مکارم شیرازی و دیگران، ج 2]

، مؤسسه للمطبوعات، بیروت. تفسیر موضوعی قرآن، تنزیه انبیا، آیت الله  130، ص11علامه طباطبایی)ره(، ج 

 ، نشر بلوغ.  283محمد هادی معرفت، ص

 [. مفردات، راغب، مادة بره.  3]

علمی للمطبوعات، بیروت، تفسیر نمونه، آیت الله  ، مؤسسه الا129، ص11[. تفسیر المیزان، علامه طباطبایی، ج4]

 ، دارالکتب الاسلامیة.  373، ص9مکارم شیرازی و دیگران، ج 

 

 ( آیا درخواست شفاعت از انبیاء و اولیا شرک است؟70

 

   ( آیا درخواست شفاعت از انبیاء و اولیا شرک است؟70 ▲

فرماید: }وَ لَوْ أنَّهُمْ إِذ ظَّلَمُواْ أنفُسَهُمْ جَاءُوکَ  از سوره نساء خداوند درباره پیغمبر اکرم)ص( می 64در آیه 

به نزد تو   فَاسْتَغْفَرُوا اللهَ وَ اسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُوا اللهَ تَوَّابًا رَّحِیمًا{؛ »اگر هنگامى که مرتکب گناهی شدند

پذیر و مهربان  کرد خدا را توبهکردند و پیامبر هم براى آنها استغفار مىمدند و از خدا طلب آمرزش مىآ مى

 یافتند«. مى

ی شریفه قبل از آل سعود بالای ضریح پیغمبراکرم)ص( نوشته شده که همگان آن را میدانند. با وجود  این آیه

ا الَّذِینَ آمَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَ ابْتَغُوا إِلَیْهِ الْوَسِیلَةَ وَ جَاهِدُوا فىِ سَبِیلِهِ از سوره مائده: }یَأیُّهَ 35ی شریفه و آیه یاین آیه

اى براى تقرب به او  اید! از )مخالفت فرمان( خدا بپرهیزید! و وسیله؛ اى کسانى که ایمان آوردهلَعَلَّکُمْ تُفْلِحُونَ{



ر شوید!« دلالت دارد بر جواز توسل به پیامبر اکرم)ص( و سایر  بجوئید! و در راه او جهاد کنید، باشد که رستگا

ها توسل ودر خواست و دعا از میّت را  اسباب مغفرت و تقرب به خداوند، با وجود این روایت چگونه وهابی

 دانند؟  شرک می

گویند:  ید. میو همین که بگویند یا رسول الله)ص(، یا علی بن ابیطالب)ع( و یا امام حسین)ع( در حق من دعا کن

 شما مشرک شدید؟ 

گوییم این کار اصلا شرک نیست، زیرا مشرک کسی است که مشرک در ذات یا در صفت خدا ج: در جواب می

 باشد، یا مشرک در ربوبیت یا در عبادت باشد، این کدام شرک است؟  

دانیم و نه مدبّر و مربیّ، و نه  کند؛ زیرا پیغمبر اکرم)ص( و ائمه)ع( را نه خالق میهیچ کدام از اینها تطبیق نمی

شود واین دانیم که دعایشان در پیشگاه خداوند مستجاب میآنها را پرستش میکنیم، بلکه انسانهای والا می

کجایش شرک است؟ اگر واقعا این کار شرک باشد، پس در حال حیاتشان نیز شرک است، زیرا اگر چیزی  

دانیدو  یست درحالکه شما دعا در حال حیات را شرک نمیماهیتش شرک شد، حیات و ممات در آن موثر ن

های فراوانی از طلب دعا ازحضرت رسول اکرم)ص( در کتب صحاح اهل سنت وجود دارد، ترمذی در  نمونه

کتابش که از صحاح سته است و نزد اهل سنت از اعتبار خاصی برخوردار است، از عثمان بن حنیف که یکی از 

کند: مرد نابینایی نزد پیامبر)ص( آمد و از حضرت تقاضاکرد  ر اکرم)ص( است نقل میصحابه جلیل القدر پیامب

 اش را به اوبرگرداند.  که از خداوند بخواهد بینایی

خواهم چشمان  کنم، اما اگر صبر کنی برای تو بهتر است. گفت: من میحضرت به او فرمود: اگر بخواهی دعا می

ند: که برو وضو بگیر و داخل مسجد شو واین دعا را بخوان »اللهم اِنّی  نابینایم شفا پیدا کند، حضرت فرمود

کنم و به وسیله پیامبرت، به تو  اسئلک و اَتوجّه الیکَ بنبّک محمد نبی الرحمة«؛ یعنی خدایا، از تو درخواست می

لتقضی لی اللهم   جویم«در ادامه دعا آمده است: »یا محمد، انّی توجَّهتُ بکَ الی ربّی فی حاجتی هذةتقرب می

 [ 1فشفّعه فیّ؛ یعنی خدایا من که محمد را واسطه قرار دادم برای شفای چشمم، شفاعت اورا در حق من بپذیر.]

در این دعایی که پیامبر اکرم)ص( به نابینا تعلیم کرد، او متوسل به شخص پیامبر)ص( و به حق و مقام او شد  

ه قرار داد و گفت: خدایا به خاطر این شخصیت، دعای بنده  یعنی شخصیت پیامبر)ص( را بین خود و خدا واسط

 ات را مستجاب کن.  

 کند این دعا را؟  آیا خطاب یا محمد)ص( شرک است؟ وحال آنکه خود پیامبر)ص( تعلیم می

داند که مرد متوسل به شخصیت پیامبر و منزلت و  در این روایت هر انسان منصف و آشنا به قواعد عرب می

 ت شد و پیامبر)ص( را واسطه قرار داد و گفت به حق ایشان دعای مرا مستجاب کن.  قداست آن حضر

گویند در اینجا کلمه دعا مقدر است »اللهم انّی  آیند و میمتأسفانه آنان درصدد توجیه این حدیث صحیح بر می



ی، یعنی أتوجّه بد عائک«  اسألک و اتوجّه إلیک بنبیّکَ، ای بدعاء نبیّک، اللهم یا محمد انّی اتوجه الیک الی ربّ 

 توانست دعا را در اینجا بیاورد؟ مگر پیامبر)ص( نمی

گوید این مرد رفت، نمازو دعا را خواندآنگاه نزد پیغمبر اکرم)ص( بازگشت، کانّه این مرد عثمان بن حنیف می

ن، خلیفه سوم،  گوید در زمان عثماکند و مینابینا نبوده است سپس عثمان بن حنیف مطلب دیگری را نقل می

گرفت. آنگاه سراغ من آمد و گفت گرفتارم، هر رفت، ولی عثمان او را تحویل نمیمردی کراراً حضوراو می

گیرد، من گفتم این دعا را بخوان، گره از کارت باز خواهد شد، او از  روم، او تحویلم نمیموقع پیش خلیفه می

 من سوال کرد که این دعا را چه کسی گفته است؟  

ن جریان را برای او نقل کردم، این مرد بیست سال بعد از رحلت رسول اکرم)ص( دو رکعت نماز و به  عی

دنبالش دعایی که حضرت تعلیم نابینا کرده بود خواند، سپس پیش خلیفه رفت او تحویلش گرفت ونیازش 

 برطرف شد، آنگاه خدمت عثمان بن حنیف آمد و جریان را شرح داد.  

از سوره زمر دلالت دارد }قُل ِللهِ الشَّفَاعَةُ جَمِیعًا لَّهُ   44شفاعت از آن خداست، چنانچه آیه گویند آنان که می

مُلْکُ السَّمَاوَاتِ وَ الأرْضِ ثُمَّ إِلَیْهِ تُرْجَعُون{؛ بگو تمام شفاعت از آن خداست به سوی او بازمی گردانند. با این 

 کنید؟ لب شفاعت میحال چطور شما از انبیاء و ائمه معصومین)ع( ط

کند که حق شفاعت از آن خداست، نه اینکه خداوند شفیع باشد زیرا خداوند  می گوییم این آیه شریفه بیان می

بالاتر از این است که شفیع باشد، خدا این حق را دارد در چار چوبی خاص برای بعضی اجازه شفاعت بدهد  

 مانند انبیاء، اولیاء، علماء، شهدا و.... 

  

 . 229، ص 5ترمذی، سنن ج  [.1]

 

 ( معجزه و کرامت چه تفاوتی باهم دارند؟71

 

   ( معجزه و کرامت چه تفاوتی باهم دارند؟71 ▲

 ج: معجزه امر خارق العاده است که از طرف خدا است و به همین دلیل دارای دو نشانه است.  

 تواند جلوی آن را بگیرد.  شود و هیچ نفس قدرتمندی نمییچ عامل قویتری واقع نمیه  مغلوب:  اول 



آید و نه با ریاضت عملی؛ بلکه موهبتی  دوم: معجزه قابل تعلیم و تعلم نیست، نه با درس نظری به دست می

 [1الهی است. اما سحر یا تصرفات مرتاضان با روشهای نظری و عملی قابل تعلم و تحصیل است.]

باشد و یا کرامت است که بدون ادعاست،  امور خارق العاده یا معجزه است که همراه نبوت یا امامت می

معجزات همراه ادعای نبوت اختصاص به پیامبران دارد )معجزه به معنای خاص( و معجزات همراه ادعای  

شود؛  نها از پیامبران صادر نمیها ت امامت، به امامان)ع( اختصاص دارد )معجزه به معنای عام(؛ بنابراین؛ معجزه

 [2شود.] شود و یکی از دلایل امامت آنها محسوب میبلکه از امامان)ع( هم صادر می

های فراوانی وجود دارد، بلکه تفاوتی بین این دو  تردیدی نیست که بین معجزات پیامبران و ائمه)ع(، شباهت

ور از ولایت تکوینی آن است که کسی بتواند به  نیست، زیرا اعجاز، دلیل قدرت بر ولایت تکوینی است. منظ

فرمان و اجازة خداوند، در جهان آفرینش تصرف کند، و بر خلاف عادت و جریان طبیعی، حوادثی را به وجود 

ای را زنده کند. از قرآن مجید و  آورد. برای مثال بیماری که پزشکان از علاج آن عاجزند، شفا دهد؛ یا مرده

 شود:  شود؛ که به دو نمونه از آن اشاره مییت تکوینی برای ائمه ثابت میروایات به خوبی ولا 

الف( هنگامی که سلیمان)ع( به اطرافیان خویش خطاب کرد و فرمود: کدام یک از شما، تخت بلقیس را پیش از  

ءَاتِیکَ بِهِ قَبْلَ أن یَرْتَدَّ إِلَیْکَ  کند: }قَالَ الَّذِى عِندَهُ عِلْمٌ مِّنَ الْکِتَابِ أنَا آن که خودش بیاید، برای من حاضر می

 (؛ 40ِّ؛ )نمل/طَرْفُکَ فَلَمَّا رَءَاهُ مُسْتَقِرًّا عِندَهُ قَالَ هَذَا مِن فَضْلِ رَبىّ{

»آن کس که به چیزی از علم کتاب آگاه بود، گفت که من پیش از آن که چشم برهم زنی، تخت را به این جا  

 نزد خود مشاهده کرد گفت: این از فضل خدای من است«. آرم؛ پس سلیمان چون تخت را در 

قرآن نام این فرد را بیان نکرده، لکن در روایات آمده که او عاصف بن برخیا، وزیر و وصی سلیمان بوده است.  

امام باقر)ع( فرموده اند: »همانا اسم اعظم الهی، هفتاد و سه حرف است، و عاصف تنها یک حرف از آن را در  

شت، که خدا را به آن اسم خواند؛ در نتیجه زمین در هم پیچیده شد، و به یک چشم برهم زدن، تخت  اختیار دا

را حاضر کرد، در حالی که در نزد ما هفتاد و دو اسم از اسمای اعظم الهی است، و یک اسم مخصوص خداست 

 [3که کسی به آن علم ندارد«.] 

ها بر  تاد و دو اسم اعظم الهی آگاهند؛ بنابراین، قدرت آنروایات در این مورد فراوان است که ائمه)ع( به هف

تر است.  تصرف در عالم هستی و انجام اموری که دیگران از آن عاجزند، به مراتب از عاصف وزیر سلیمان بیش

 {؛لْکِتَاببِاللهِ شَهِیداً بَیْنىِ وَ بَیْنَکُمْ وَ مَنْ عِندَهُ عِلْمُ ا  سورة رعد آمده است: }قُلْ کَفَى43در آیه 

 »بگو گواه بین من و شما ]کفار[، خدا و کسی که در نزد او علم همه کتاب است، کافی خواهد بود«.

باشد، و در روایات، جز به آن حضرت وفرزندان او از  کسی که در نزد او همة علم کتاب است، علی)ع( می

ما اهل بیت پیغمبر)ص( را قصد کرده است و    امامان منطبق نشده است. امام باقر)ع( فرمود: »خداوند در این آیه،



 [ 4علی بعد از پیغمبر، نخستین و بهترین فرد ما است«.]

ب( ابن شهر آشوب از علی بن یقطین روایت کرده که هارون الرشید، مردی ساحر را طلب کرد که در مجلس  

ای ترتیب داد  ون جلسهکاری کند که حضرت امام موسی بن جعفر)ع( شرمنده شود، آن مرد هم قبول کرد. هار

خواست  و از حضرت دعوت نمود؛ هنگامی که سفره انداختند و غذا حاضر شد، خادم حضرت هنگامی که می

پرید؛ هارون و اطرافیان او قرص نان را در جلوی حضرت گذارد، با سحری که آن مرد نمود، نان از دست او می

در این موقع حضرت موسی بن جعفر)ع( اراده نمود   از این کار خیلی خوشحال شدند. حاضران همه خندیدند؛

که آن فرد خبیث را به مکافات عمل خود برساند؛ از این رو به صورت شیری که روی پرده بود اشاره کرد و  

فرمود: ای شیر خدا! دشمن خدا را بگیر؛ در یک لحظه آن صورت، به شکل شیری قوی درآمد و آن مرد ساحر  

را طعمة خود قرار داد. هارون از حضرت خواهش کرد که از صورت شیر بخواهد که را قطعه قطعه نمود و او 

های ساحران بلعید،  ها و ریسمانآن مرد را برگرداند. حضرت فرمود که اگر آن چه عصای موسی)ع( از طناب

استفاده   [ از این روایت که سند آن هم صحیح است، به خوبی5گرداند.] برگردانده بود، این صورت را نیز برمی

انداخت و به صورت شود، همان گونه که حضرت موسی)ع( ولایت تکوینی داشت، و به اجازة خدا عصا میمی

 بلعید، حضرت موسی بن جعفر)ع( نیز ولایت تکوینی داشت. شد، و سحر ساحران را میاژدها می

رو علمای بزرگ نیز تعبیر به معجزه  تر است تا کرامت، از این بنابراین در مورد ائمه)ع( نیز تعبیر معجزه مناسب

 کنند، مانند شیخ حرّ عاملی، در کتاب »اثبات الهدی« و شیخ عباس قمی در »منتهی الامال« و... می

  

[. ر.ک: راه و راهنما شناسی، محمد تقی مصباح یزدی، قم، مؤسسة آموزشی و پژوهشی امام خمینی)ره(،  1]

 ، بحث حقیقت معجزه.  62ـ   58، ص1376

 ، مؤسسه پژوهشی و آموزشی امام خمینی.  61ر.ک: راه و راهنماشناسی، استاد مصباح یزدی، ص  [.2]

 ، نشر دارالکتب الاسلامیة.  405، ص 15[. تفسیر المیزان، علامه طباطبایی)ره(، ج 3]

 .  77، ص3[. تفسیر صافی، مرحوم فیض کاشانی، ج4]

 ت علامه.  ، نشر مؤسسه انتشارا299، ص 4[. مناقب، ابن شهرآشوب، ج5]

 

 اند؟( چرا بیشتر پیامبران از مناطق آسیایی انتخاب شده72

 



   اند؟( چرا بیشتر پیامبران از مناطق آسیایی انتخاب شده72 ▲

ج: اولاً دلیل خاصی وجود ندارد که ظهور انبیا)ع( اختصاص به مناطق خاصی داشته است؛ چنان که در قرآن  

 کریم آمده است که هر قوم و امتی پیامبری داشته است؛  

 (24}وإنْ مِن أمَّةٍ إلا خَلافِیهَا نَذِیرٌ{؛ )فاطر/

 ای داشته است«. »هر امتی در گذشته انذار کننده

هِ  ِّ أمَّةٍ رَّسُولاً أنِ اعْبُدُواْ اللهَ وَ اجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ فَمِنْهُم مَّنْ هَدَى اللهُ وَ مِنْهُم مَّنْ حَقَّتْ عَلَیْعَثْنَا فىِ کُلّ}وَ لَقَدْ بَ

 ( 36َّ{ )نحل/الضَّلالَةُ فَسِیرُوا فىِ الْأرْضِ فَانظُرُواْ کَیْفَ کاَنَ عَاقِبَةُ الْمُکَذِّبِین

تى رسولى برانگیختیم که: »خداى یکتا را بپرستید و از طاغوت اجتناب کنید!« خداوند گروهى را »ما در هر ام

هدایت کرد و گروهى ضلالت و گمراهى دامانشان را گرفت پس در روى زمین بگردید و ببینید عاقبت 

 کنندگان چگونه بود«.  تکذیب

 ها نامی به میان نیامده است؛  آنان در قرآن یا کتابهزارنفر است. که از خیلی از  124طبق روایات عدد پیامبران 

 (؛ 164تَکْلِیمًا{ )نساء/ }وَ رُسُلاً قَدْ قَصَصْنَاهُمْ عَلَیْکَ مِن قَبْلُ وَ رُسُلاً لَّمْ نَقْصُصْهُمْ عَلَیْکَ وَ کلََّّمَ اللهُ مُوسىَ

یامبرانى که سرگذشت آنها را بیان  ایم و پ»و پیامبرانى که سرگذشت آنها را پیش از این، براى تو باز گفته

 ایم و خداوند با موسى سخن گفت. )و این امتیاز، از آن او بود«. نکرده

بنابراین احتمال دارد در هر ملتی پیامبری بوده باشد که ما از آن اطلاع نداریم؛ چنان که از حضرت علی)ع(  

رح سرگذشت او را در قرآن بیان نکرده  روایت شده است: »خداوند پیامبری سیاه پوست مبعوث کرد، هرچند ش 

 [ 1است«.]

ثانیاً: اگرچه غالب پیامبران به ویژه پیامبران اولوالعزم از مشرق زمین مخصوصاً شرق میانه برخاستند؛ ولی این  

ترین  جای شگفتی نیست؛ زیرا از سویی این منطقه گهوارة تمدن انسانی است؛ تمدن مصر باستان که قدیمی

جهان است و تمدن بابل در عراق و تمدن یمن، در جزیرة العرب و همچنین تمدن ایران و   تمدن شناخته شده

های معروف بشری هستند. از سوی دیگر رابطة نزدیکی میان تمدن انسانی و ظهور  شامات همه نمونه تمدن

وانین حقوقی و  های الهی دارند، تا هم قهای متمدن، نیاز زیادتری به آیینپیامبران بزرگ است؛ زیرا انسان

 اجتماعی را تضمین کرده، جلوی تعدیات و مفاسد را بگیرد و هم فطرت الهی آنان را شکوفا سازد. 

اقوام وحشی یا نیمه وحشی، آمادگی زیادی برای پذیرش مذاهب ندارند و اگر هم مذهب را پذیرا شوند، قدرت 

د، به سرعت به علت رفت و آمد نشر پیدا  نشر آن را ندارند؛ ولی هنگامی که مذهب در مراکز تمدن آشکار شو 

کند، به علاوه وسایل نشر هرچه باشد، در این مراکز بیشتر است. در بدو اسلام نیز اگرچه برخی از قبایل  می



وحشی بودند ولی از مکه که در واقع مرکزی بوده که در اطراف آن، بقایای پنج تمدن معروف بزرگ وجود  

های اطراف  شده است؛ ظهور کرد و به سرعت تمدننند مرکز دایره حساب میها ماداشته و مکه نسبت به آن

 [ 2رادر خود ذوب کرد.]

افزون بر آن قرآن کریم نیز چون یک کتاب تاریخی نیست و هدفش هدایت انسان به سوی کمال و سعادت  

ها تنها به  این داستانکند و در های تاریخ را گوشزد میهای زندگی انبیاء کمک گرفته و عبرتاست، از داستان

شان بوده و برای مردم جزیرة العرب  های مهم آموزنده در زندگینام و زندگی انبیایی اشاره دارد که نکته

بینیم پیامبرانی که از آنان نام برده شده، بیشتر در منطقة  )عربستان( شناخته شده بودند. از این روست که می

 اند.خاورمیانه بوده 

  

 ، منشورات دارالمکتبة الحیاة.  217، ص24، جزء5یان، علامه طبرسی، مجلد [. مجمع الب1]

 ، دارالکتب الاسلامیة.  367، ص7[. پیام قرآن، آیت الله مکارم شیرازی و دیگران، ج2]

 

 ( چند معجزه پیامبر اکرم)ص( در قرآن آمده است؟ 73

 

   ( چند معجزه پیامبر اکرم)ص( در قرآن آمده است؟73 ▲

 ها استفاده کرده است:ج: قرآن برای بیان معجزات پیامبران یا از این واژه

 (:108ـ   106ـ »آیه«: )اعراف/1

عَصَاهُ فَإِذَا هِىَ ثُعْبَانٌ مُّبِینٌ * وَ نَزَعَ یَدَهُ    قىَ}قَالَ إِن کُنتَ جِئْتَ بَِّایَةٍ فَأتِ بهَِّا إِن کُنتَ مِنَ الصَّادِقِینَ * فَألْ

 فَإِذَا هِىَ بَیْضَاءُ لِلنَّاظِرِینَ{؛ 

اى به همراه دارى، آن را بیاور. عصایش را انداخت، اژدهایى راستین شد. و گویى و معجزه»گفت: اگر راست مى

 رخشان بود«.  دیدند سفید و د دستش را بیرون آورد، در نظر آنان که مى

 (: 73ـ »بیّنه«: )اعراف/2

أرْضِ اللهِ وَ لا تَمَسُّوها بِسُوءٍ فَیَأخُذَکُمْ عَذابٌ  }قَدْ جاءَتْکُمْ بَیِّنَةٌ مِنْ رَبِّکُمْ هذِهِ ناقَةُ اللهِ لَکُمْ آیَةً فَذَرُوها تَأکُلْ فی

 ألیمٌ{؛



اى است. رهایش کنید تا در زمین  ا، برایتان نشانهاى آشکار آمد. این ماده شتر خد»از جانب خدا براى شما نشانه

 خدا بچرد و هیچ آسیبى به او نرسانید که عذابى دردآور شما را فرا خواهد گرفت«.

 (: 32ـ »برهان« )قصص/3

ذَانِکَ بُرْهَنَانِ مِن رَّبِّکَ  }اُسْلُکْ یَدَکَ فىِ جَیْبِکَ تَخْرُجْ بَیْضَاءَ مِنْ غَیرِّْ سُوءٍ وَ اضْمُمْ إِلَیْکَ جَنَاحَکَ مِنَ الرَّهْبِ فَ

 فِرْعَوْنَ وَ مَلَئِهِ إِنَّهُمْ کَانُوا قَوْمًا فَاسِقِینَ{؛ إِلىَ

هیچ آسیبى. و تا از وحشت بیارامى دست خود در بغل کن. این  »دست خود در گریبان ببر تا بیرون آید سفید بى

راى فرعون و اطرافیان اوست، که آنان مردمى  دو )معجزة عصی و ید بیضا( از جانب پروردگارت حجتهاى تو ب

 نافرمانند«.  

 [ 1(:]87و یا به بیان مصادیق معجزات پرداخته است. )اسرا/

 یرًا{؛بَعْضٍ ظَهِِّ اجْتمََعَتِ الْانسُ وَ الْجِنُّ عَلىَ أن یَأتُواْ بِمِثْلِ هَاذَا الْقرآن لایَأتُونَ بِمِثْلِهِ وَ لَوْ کاَنَ بَعْضُهُمْ لِ}قُل لَّئنِ

توانند همانند آن را بیاورند، هر چند که  »بگو: اگر جن و انس گرد آیند تا همانند این قرآن را بیاورند نمى

 یکدیگر را یارى دهند«. 

بیشتر معجزاتی که قرآن به آنها اشاره فرموده، مربوط به پیامبران پیشین است؛ اما در مورد معجزات 

 نظر بیشتر مفسران، قرآن به سه نوع از آنها اشاره کرده که عبارتند از:   پیامبراسلام)ص(، قدر مسلم و بر اساس

 ـ شقّ القمر که در اولین آیه از سوره قمر به آن اشاره شده است. 1

 }اقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَ انْشَقَّ الْقَمَرُ{؛

 »قیامت نزدیک شد و ماه دو پاره گردید«. 

ه قبل از هجرت در مکه بر اساس پیشنهاد مشرکان مکه انجام شد، اشاره  این آیه، به معجزه }انْشَقَّ الْقَمَرُ{ ک

 [ 2کند.]می

اند، مشرکان نزد رسول خدا)ص( آمدند و گفتند: اگر طبق روایات مشهور که بعضی ادعای تواتر آن نیز کرده

آورید؟  ایمان میگویی و تو پیامبر خدایی ماه را برای مـا دو پاره کن! فرمود: اگر این کار را کنم راست می

عرض کردند آری و آن شب، شب چهاردهم ماه بود. پیامبر)ص( از پیشگاه پروردگار تقاضا کرد آنچه را 

 فرمود: ببینید. زد و میاند به آنها بدهد. ناگهان ماه دوپاره شد و رسول الله)ص( آنها را یک یک صدا میخواسته

 سرائیل(:ـ معراج که در اولین آیه از سوره اسراء )بنی ا2

نَا إِنَّهُ هُوَ  بِعَبْدِهِ لَیْلاً مِّنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلىَ الْمَسْجِدِ الْأقْصَا الَّذِى بَارَکْنَا حَوْلَهُ لِنرُّیَِهُ مِنْ آیَاتِ }سُبْحَانَ الَّذِى أسْرَى

 السَّمِیعُ الْبَصِیرُ{؛

ایم  به مسجد الاقصى که گرداگردش را برکت داده»منزه است آن خدایى که بنده خود را شبى از مسجد الحرام 



 سیر داد، تا بعضى از آیات خود را به او بنماییم، هر آینه او شنوا و بیناست«.  

 سوره نجم: 8و   7و آیه  

 {؛ ِّ أوْ أدْنىَفَکاَنَ قَابَ قَوْسَینْ}ثُمَّ دَنَا فَتَدَلَّى * 

 با پیامبر( به اندازه فاصله دو کمان یا کمتر بود«.تر شد تا این که فاصله او )تر و نزدیک »سپس نزدیک 

 [ 3به آن اشاره شده است.]

ـ قرآن خود از جمله معجزاتی است که در بسیاری از آیات از جهات مختلفی به معجزه بودنش اشاره شده  3

 فرماید:  است. خداوند می

واهند آورد؛ هر چند برخی از آنها پشتیبان  »اگر جن و انس گرد آیند تا نظیر این قرآن را بیاورند، مانند آن را نخ

 (: 88برخی ]دیگر[ باشند.« )اسرا/ 

 مْ لِبَعْضٍ ظَهِیرًا{؛ِّ اجْتمََعَتِ الْانسُ وَ الْجِنُّ عَلىَ أن یَأتُواْ بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْءَانِ لَایَأتُونَ بِمِثْلِهِ وَ لَوْ کاَنَ بَعْضُهُ}قُل لَّئنِ

توانند همانند آن را بیاورند، هر چند که  ند تا همانند این قرآن را بیاورند نمى»بگو: اگر جن و انس گرد آی 

 یکدیگر را یارى دهند«.  

اعجاز قرآن، در حدی است که خداوند، دیگران را به همانندآوری دعوت کرده است. ویژگی مهم این معجزه،  

 جاودان بودن آن تا روز قیامت است.  

و...( کار اصلی انبیاء، تعلیم و   151شود )بقره/که، از آیات قرآن استفــاده میدر زمینه بخش دوم پرسش آنگونه 

تربیت مردم بوده است و پیامبر اکرم)ص( نیز در همین راستا افرادی را تربیت کردند که در صدر این تربیت  

وم نیز بودند؛  بینیم، ایشان در کمالات، به سر حد کمال رسیده، و معصیافتگان، امیر مؤمنان علی)ع( را می

 توان ایشان را نیز یکی از معجزات پیامبر اکرم)ص( دانست. بنابراین از این جهت می

  

 ، نشر مدرسه امام علی بن ابی طالب)ع(. 275ـ   265، ص7[. ر.ک: پیام قرآن، مکارم شیرازی، ج1]

 ، مؤسسه اعلمی للمطبوعات.  62ـ   57، ص19[. ر.ک. المیزان، علامه طباطبایی، ج2]

 ، نشرناصرخسرو.  609، ص6، همان ـ مجمع البیان، علامه طبرسی، ج32، ص13. ر.ک. المیزان، ج[ 3]

 

 ( آیا معجزه »شق القمر« با دانش امروزی سازگاری دارد؟ 74

 



   ( آیا معجزه »شق القمر« با دانش امروزی سازگاری دارد؟ 74 ▲

خ این سئوالات با توجه به مطالعات و اکتشافات دانشمندان فلکی چندان پیچیده نیست؛ زیرا اکتشافات ج: پاس

های آن مشاهده شده، هرچند در هر کدام عوامل  نمونه بارها  بلکه نیست، محال  تنها  نه چیزی  چنین:  گوید ¬می

ها و  یر کرات آسمانی انشقاقخاصی مؤثر بوده است. به تعبیر دیگر کراراً در دستگاه منظومه شمسی و سا

 شویم: انفجارهایی روی داده است که برای نمونه موارد زیر را یادآور می

الف( »پیدایش منظومه شمسی« این نظریه از سوی همه دانشمندان پذیرفته شده است که تمام کرات منظومه  

 د به گردش درآمده است.  شمسی در آغاز جزء خورشید بوده و بعداً از آن جدا شده و هریک در مدار خو 

 منتها درباره عامل این جدایی گفتگو است:  

»لاپلاس« معتقد است عامل این جدایی نیروی گریز از مرکز منطقه استوایی خورشید بوده، به این معنی که در  

آن هنگام که خورشید به صورت توده گاز سوزانی بود )هم اکنون نیز چنین است( و به دور خود گردش  

، سرعت این گردش در منطقه استوایی سبب شد که قطعاتی از آن جدا گردد و در فضا پراکنده شود و به کردمی

 دور مرکز اصلی یعنی خورشید به گردش درآید.  

ولی تحقیقات بعضی دیگر از دانشمندان بعد از لاپلاس منتهی به فرضیه دیگری شده که عامل این جدایی را  

 .  شمرد¬ح خورشید بر اثر عبور یک ستاره عظیم از نزدیکی آن میوقوع جزر و مدهای شدیدی در سط

  طریق از  شمسی منظومه  پیدایش معتقدند همه که  نیست این از مانع  باشد چه هر جدایی   عامل  حال هر در

 .  است گرفته صورت جدایی  و انشقاق

شمسی در گردشند، و   های عظیم آسمانی هستند که به دور منظومهسنگ قطعات آستروئیدها »آستروئیدها«( ب

ها چنان است که قطر آن به  کنند. بزرگی یکی از آنها به کرات کوچک و »شبه سیارات« تعبیر میگاهی از آن

 رسد، ولی غالباً از این کوچکترند.  کیلومتر می 25

شتری« در  ها بقایای سیاره عظیمی هستند که در مداری میان »مریخ« و مدار»م دانشمندان عقیده دارند آستروئید

 حرکت بوده، سپس بر اثر عوامل نامعلومی منفجر و شکافته شده است. 

کنند و به هر  ها سنگهای بسیار کوچک آسمانی هستند که گاه از اندازه فندق تجاوز نمیج( »شهاب ها« شهاب

مین  حال با سرعت شدیدی در مدار خاصی بر گرد خورشید در گردشند، و گاه که مسیر آنها با مدار کره ز

 شوند.  کند به سوی زمین جذب میتقاطع پیدا می

آوری که  های کوچک بر اثر شدت برخورد با هوایی که زمین را احاطه کرده، به خاطر سرعت سرساماین سنگ

شوند؛ و ما آنها را به صورت یک خط نورانی زیبا در جو زمین مشاهده  دارند، داغ و برافروخته و مشتعل می



 نماییم. به تیر شهاب تعبیر میکنیم، و از آن می

ها با مدار زمین در دو نقطه تماس دارد. به همین دلیل در مرداد ماه )اسد( و آبان ماه  مدار گردش شهاب

ها بقایای ستاره  گویند: اینشوند. دانشمندان میها بیشتر دیده می)عقرب( که نقطة تقاطع دو مدار است، شهاب

 وادث نامعلومی منفجر و از هم شکافته شده است.  دنباله داری هستند که بر اثر ح 

کند، بلکه  گیریم که اصل وقوع انشقاق در کرات آسمانی ممکن و علم آن را انکار نمیاز بیانات فوق نتیجه می

 اساس هیئت جدید در بسیاری از موارد بر آن نهاده شده است. 

ای از موارد طبق  وی عظیمی دارد که در پارهبدیهی است این امر در هریک از کرات صورت گیرد، نیاز به نیر

 ای از موارد همچنان به صورت مرموز باقی مانده است. های موجود شناخته شده و در پارهفرضیه 

هرکس مسأله شق القمر را عنوان نموده، نقش استمداد پیامبر را از نیروی مافوق طبیعی و غیر مادی مؤثر دانسته،  

کند که پیامبر تنها با همین نیروی عادی بشری این کار را انجام داده است تا علم  و هیچکس نخواسته است ادعا 

 نتواند آن را بپذیرد. 

اما امکان التیام کامل اجزای قمر پس از انشقاق، برای حل این مطلب کافی است بدانیم که اگر عامل جدایی  

ل اجزا باشد صورت نگیرد، بازگشت و ای که موجب پراکندگی کامشدید نباشد و انشقاق به صورت فوق العاده

دانیم هر دو جسم  التیام آنها به صورت اول تحت تأثیر جاذبه همان اجزا کاملاً قابل توجیه است، زیرا می

کنند و هر قدر فاصله آنها کمتر و یا جرم آنها بیشتر باشد اثر  یکدیگر را طبق فرمول معروف نیوتن جذب می

 این جاذبه زیادتر خواهد بود. 

 بنابراین با کم بودن فاصله و شکاف، خیلی زود به هم نزدیک و پیوسته خواهند شد.  

گانه و اجرام فلکی، از نظر  این نظر هیئت جدید بود، اما از نظر هیئت قدیم و امتناع خرق و التیام در افلاک نه

 باشد. این که اصل آن امروز ابطال شده، نیاز به بحث درباره آن نمی

ای که در این مسئله مطرح شده و بعضی را به شک و تردید واداشته، پاسخ  ست به اشکال یا شبههاکنون لازم ا

 داده شود:  

بایست با آن همه اهمیتی که دارد در تواریخ جهان ثبت گردد؛ در حالیکه چنین  اگر شق القمر حقیقت داشت، می

 نیست و در هیچ تاریخی ثبت نشده است.  

 ال به خوبی روشن گردد باید به چند موضوع زیر توجه شود: برای این که پاسخ این اشک

باشد؛ بلکه در نیمی از کره  اولاً: باید توجه داشت که در یک شب معین، ماه در تمام کره زمین قابل رؤیت نمی

 توان آن را رؤیت کرد.  زمین می

از حوادثی که در اجرام آسمانی رخ   ثانیاً: در نیمی از همین نیمکره نیز همه مردم یا اکثریت قریب به اتفاق آنها



خبرند، چون بعد از نیمه شب آنهاست و طبعاً در خوابند. به این ترتیب تنها یک چهارم مردم  دهد غافل و بیمی

 ای با خبر شوند.  توانند از چنین حادثهجهان می

ادثه، آسمان ابری و چهره ماه  ثالثاً: هیچ مانعی ندارد که در قسمت قابل توجهی از این نقاط در زمان وقوع این ح 

 با ابر پوشیده باشد.  

ها توأم با سر و صدا یا آثار فوق کند که یا مانند صاعقهرابعاً: حوادث آسمانی در صورتی توجه افراد را جلب می

 العاده دیگری باشند و یا مانند خسوف و کسوف همراه با کم شدن نور باشند.  

 کند.  و سپس التیام یابد، کمتر نظری را به خود جلب می اگر در مدت کوتاهی ماه شکافته شود

ها بسیار محدود بوده و مثل امروز نبوده که یک حادثه مهم برق  خامساً: وسایل ثبت تاریخ و نشر آن در آن زمان

 آسا در سراسر جهان انتشار یابد.  

تاریک و مبهم است. مثلاً    سادساً: تاریخ گذشته در تمام جهان روشن و آشکار نیست؛ بلکه مملو از نقاط

های معروف تاریخ است که مرکز نفوذ او قسمت مهمی از دنیای متمدن آن زمان بود، زرتشت یکی از شخصیت

اما امروز تاریخ تولد، وفات، محل تولد و سایر مشخصات زندگی وی و حتی به عقیده بعضی، اصل وجود او 

 مجهول و تاریک است. 

  

 

 ( اثبات عصمت پیامبران و امامان پیش از دوران نبوت و امامت 75

 

   ( اثبات عصمت پیامبران و امامان پیش از دوران نبوت و امامت75 ▲

چه دلیلی بر عصمت انبیا و امامان، قبل از دوران نبوت و امامت وجود دارد؟ آیا آنچه در آیات و روایات راجع  

ی انبیا و امامان)ع( وارد شده است، جنبه تعلیمی دارد یا ترک اولی است یا علت  استغفار از گناه دربارهبه 

 دیگری دارد؟  

ما شیعیان، انبیای الهی را از گناه معصوم و از خطا مصون دانسته وهرگز میان کبیره و صغیره، عمد و سهو، پیش  

 [ 1گذاریم.] از دوران نبوت و پس از آن فرقی نمی

دارد؛ بنابراین برای ایشان دو نوع  ج: عصمت، حالتی است که شخص را از قرار گرفتن در خطا و گناه باز می



گویند و دیگری مصونیت از گناه  عصمت مطرح است: یکی عصمت از خطا و اشتباه که به آن عصمت علمی می

 [2که عصمت عملی نام دارد.]

 رتند از: اند که عبابرای عصمت، مراحلی را بیان کرده

 ـ مصونیت در گرفتن وحی الهی؛ 1

 ـ مصونیت در تبلیغ و بیان اصول و فروع دین؛ 2

 ـ مصونیت از گناه، خواه انجام حرام باشد یا ترک واجب؛ 3

ـ مصونیت از خطا در امور دیگری همچون اشتباه حواس در تشخیص امور مربوط به زندگی خود یا اشخاص 4

 [ 3دیگر.]

سوره  28ـ   26توان به دلایلی از قرآن استناد کرد؛ مانند آیه  اول و دوم و چهارم( میبرای عصمت علمی )مرحله  

 جن؛  

ِّ یَدَیْهِ وَ مِنْ خَلْفِهِ رَصَدًا * مِن رَّسُولٍ فَإِنَّهُ یَسْلُکُ مِن بَینْ  غَیْبِهِ أحَدًا * إِلَّا مَنِ ارْتَضىَ }عَلِمُ الْغَیْبِ فَلایُظْهِرُ عَلىَ

 ّْءٍ عَدَداً{؛َّّّ شىَکلُ ن قَدْ أبْلَغُوا رِسَالاتِ رَبهِِّّمْ وَ أحَاطَ بِمَا لَدَیهِّْمْ وَ أحْصىَلِّیَعْلَمَ أ

کند؛ جز پیامبری را که از او خشنود باشد که ]در این  »دانای نهان اوست، و کسی را بر غیب خود آگاه نمی

تا معلوم بدارد که پیامهای پروردگار  صورت[ برای او از پیش رو و از پشت سرش نگهبانانی خواهد گماشت 

 اند؛ و]خدا[ بدانچه نزد ایشان است، احاطه دارد و هر چیزی را به عدد شماره کرده است.(«. خود را رسانیده

دهد؛ همچنین  بر اساس این آیه، خداوند علم غیب را در اختیار فرستادگانی که مورد رضایت او هستند قرار می

دهد تا آنها اوامر الهی را درست ابلاغ کنند؛ از این رو  ، مراقب پیامبران خود قرار میمأمورانی را از پس و پیش

چون پیامبران به واسطه مأمورانی تحت نظارت الهی قرار دارند، لازم میآید که آنها هم در دریافت وحی، و هم  

 است که برخی از آنها عبارتند از:  در ارائه آن به مردم معصوم باشند، در این مورد، به آیاتی دیگر نیز استناد شده 

 ؛ 8و  7{ اعلی }سَنُقْرِئُکَ فَلاتَنسى * إِلَّا مَا شَاءَ اللهُ إِنَّهُ یَعْلَمُ الجَّْهْرَ وَ مَا یَخْفى

خوانیم و هرگز فراموش نخواهى کرد مگر آنچه را خدا بخواهد، که او آشکار و  »ما بزودى )قرآن را( بر تو مى

 داند!«.نهان را مى

 (؛ 6 إِنَّکَ لَتُلَقَّى الْقُرْءَانَ مِن لَّدُنْ حَکِیمٍ عَلِیمٍ{؛ )النمل}وَ

 شود«. »به یقین این قرآن از سوى حکیم و دانایى بر تو القا مى

 (؛ 4و  3)نجم  }وَ مَا یَنطِقُ عَنِ الهَّْوَى *إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْىٌ یُوحَى{؛

 گوید چیزى جز وحى که بر او نازل شده نیست!«. گوید! آنچه مى»و هرگز از روى هواى نفس سخن نمى

 (؛ 48ِّ رَبِّکَ فَإِنَّکَ بِأعْیُنِنَا وَ سَبِّحْ بحَِّمْدِ رَبِّکَ حِینَ تَقُومُ{ )الطور}وَ اصْبرِّْ لِحُکمْ



»در راه ابلاغ حکم پروردگارت صبر و استقامت کن، چرا که تو در حفاظت کامل ما قرار دارى! و هنگامى که  

 [ 4پروردگارت را تسبیح و حمد گوى!«] خیزى برمى

اما در مورد عصمت عملی و مصونیت آنها از گناه، اگر ما تاریخ زندگی انبیای الهی را مطالعه کنیم به این  

اند و اگر پیش از بعثت نیز از گناه و اشتباه  واقعیت پی خواهیم برد که آنها از هر گونه گناه و معصیت مبرّا بوده

توانستند حیثیت اجتماعی آنها را از میان برده،  داشتند، مخالفان با این حربه میسوء سابقه می بودند ومصون نمی

 به اهداف شوم خود دست یابند؛ حال آنکه اثری از سوء سابقه آنها در تاریخ وجود ندارد. 

از   90مله، آیه برای اثبات مصونیت از گناه، به آیات بسیاری از قرآن و دلایل عقلی استناد شده است که از ج 

 سوره انعام است:  

 }أوْلَئکَ الَّذِینَ هَدَى اللهُ فَبِهُدیهُمُ اقْتَدِهْ{

 »اینان کسانی هستند که خدا هدایتشان کرده است؛ پس به رهبریشان اقتدا بفرما«.

 روش استدلال به این آیه و آیاتی از قبیل آن، به این گونه است:  

 الف( هر معصیتی گمراهی است.  

 ی که از جانب خدا هدایت شده باشد گمراه نیست.  ب( کس

 [ 5اند. نتیجه آن که انبیا از گناه مبرا و دارای مقام عصمت هستند.]ج( انبیا از جانب خدا هدایت شده

 دانیم که هدف عمومی بعثت پیامبران، تربیت مردم است:  اما دلیل عقلی: می

یَتْلُواْ عَلَیهِّْمْ آیَاتِکَ وَ یُعَلِّمُهُمُ الْکِتَابَ وَ الحِّْکْمَةَ وَ یُزَکِّیهِمْ إِنَّکَ أنتَ الْعَزِیزُ   }رَبَّنَا وَ ابعَْثْ فِیهِمْ رَسُولًا مِّنهُّْمْ

 (؛ 129الحَّْکِیمُ{ )البقرة

»پروردگارا! در میان آنها پیامبرى از خودشان برانگیز، تا آیات تو را بر آنان بخواند، و آنها را کتاب و حکمت  

 کیزه کند زیرا تو توانا و حکیمى )و بر این کار، قادرى(!«. بیاموزد، و پا

یکی از شرایط تعلیم و تربیت افراد این است که شخص مورد تربیت، به صدق گفتار مربی خود ایمان داشته 

باشد و تحقق آن در گرو هماهنگی گفتار و رفتار مربی است وچنا نچه رفتار مربی بر خلاف گفتارش باشد،  

 اقع نخواهد شد. مورد پذیرش و

 (؛3و   2)الصف }یَأیُّهَا الَّذِینَ آمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ *کَبرَُّ مَقْتًا عِندَ اللهِ أن تَقُولُوا مَا لاتَفْعَلُونَ{ 

کنید؟! نزد خدا بسیار موجب خشم است که  گویید که عمل نمىاید! چرا سخنى مى»اى کسانى که ایمان آورده

 کنید!«.ویید که عمل نمىسخنى بگ

ِّ أحَقُّ أَن یُتَّبَعَ أمَّن ِّ أفَمَن یهَّْدِى إِلىَ الْحَقِّّ قُلِ اللهُ یهَّدِْى لِلْحَقّ}قُلْ هَلْ مِن شُرَکاَئکمُ مَّن یهَّْدىِ إِلىَ الْحَقّ

 (؛ 35ّْ کَیْفَ تحَّْکمُُونَ{ )یونسفَمَا لَکمُ لَّا یَهِدِّى إِلَّا أن یُهْدَى



کند! آیا  کند؟! بگو: تنها خدا به حق هدایت مىیچ یک از معبودهاى شما، به سوى حق هدایت مى»بگو: آیا ه

شود مگر  تر است، یا آن کس که خود هدایت نمىکند براى پیروى شایستهکسى که هدایت به سوى حق مى

 کنید؟«. شود، چگونه داورى مىهدایتش کنند؟ شما را چه مى

یت و تربیت مردم است، محقق نخواهد شد؛ از این رو لازم است ایشان از عصمتی  و هدف از بعثت انبیا که هدا 

برخوردار باشند که گفتار و رفتارشان کاملاً با هم مطابقت داشته باشد، و این، اختصاص به دوران نبوت پیامبران  

مردم تأثیر ندارد؛  ندارد؛ چرا که اگر پیامبری سوابق خوبی نداشته باشد؛ گر چه الان خوب باشد، گفتارش در  

بنابراین لازم است انبیا قبل از بعثت نیز از هر گونه گناهی مبرا و معصوم باشند تا بتوانند با ارائه شخصیتی خالی  

 [ 6از هر گونه سوء سابقه و ارائه الگویی تمام عیار به تربیت مردم بپردازند.] 

ت همچون نبوت از سوی خدا تعیین  در زمینه عصمت امامان)ع( نیز چون شیعه معتقد است، منصب امام 

تواند عصمت ایشان را نیز به  داند، از این رو همان دلایل عصمت انبیا میشود و امام را ادامه همان نبی میمی

نَّ  کند، آیة }وَ إِذِ ابْتَلىَ إِبْرَاهِمَ رَبُّهُ بِکلَِّمَاتٍ فَأتَمَّهُاثبات برساند؛ از جمله آیاتی که عصمت امامان را اثبات می

 (؛ 124ِّ جَاعِلُکَ لِلنَّاسِ إِمَامًا قَالَ وَ مِن ذُرِّیَّتىِ قَالَ لَا یَنَالُ عَهْدِى الظَّالِمِینَ{؛ )بقرهقَالَ إِنىّ

)به خاطر آورید( هنگامى که خداوند، ابراهیم را با وسایل گوناگونى آزمود. و او به خوبى از عهده این آزمایشها  

»من تو را امام و پیشواى مردم قرار دادم!« ابراهیم عرض کرد: »از دودمان من )نیز   برآمد. خداوند به او فرمود:

رسد! )و تنها آن دسته از فرزندان تو که پاک و  امامانى قرار بده!(« خداوند فرمود: »پیمان من، به ستمکاران نمى

 معصوم باشند، شایسته این مقامند(«. 

کند که به گناه آلوده  الهی از جمله امامت را به کسانی اعطا میبر اساس این آیه، خداوند متعال، منصبهای 

نباشند، و ظلم، در اینجا، قرار دادن کار یا چیزی در موقعیتی ناشایست است. از آن جا که مقام امامت و رهبری،  

فوق العاده پر مسئولیت و با عظمت است، یک لحظه گناه ونافرمانی و سوء پیشینه، موجب سلب این منصب  

 [ 7گردد.] یم

(؛ است. که خداوند  59آیه دیگر، }یَأیهَُّّا الَّذِینَ ءَامَنُوا أطِیعُوا اللهَ وَ أطِیعُوا الرَّسُولَ وَ أوْلىِ الْأمْرِ...{ )النساء  

اطاعت از اولی الامر را در آن لازم شمرده و آن را در کنار اطاعت از رسول و خدا قرار داده است؛ از این رو  

ت ایشان و خدا منافاتی وجود نخواهد داشت، و این زمانی محقق خواهد شد که ایشان معصوم هرگز میان اطاع

 [ 8باشند.]

 [ 9اند.]روایات اسلامی اهل بیت معصوم را اولی الامر دانسته

و به همان دلیلی که در عصمت پیامبران اشاره شد، عصمت در امامان نیز فقط به دوران امامت ایشان اختصاص  



 ل از آن نیز شامل است.  نداشته و قب

  

 ، نشر جامعه مدرسین.  31، ص5[. ر.ک: منشور جاوید، جعفر سبحانی، ج 1]

 ، نشر سروش.  226[. ر.ک: مبانی رسالت انبیا در قرآن، عبدالله نصری، ص 2]

 .  30[. ر.ک: منشور جاوید، همان، ص 3]

 ان.  . مبانی رسالت انبیا در قرآن، هم 137، ص2[. ر.ک: المیزان، همان، ج 4]

 .  236[. ر.ک: مبانی رسالت انبیا در قرآن، همان، ص5]

 ، مؤسسه امام صارق)ع( مبانی رسالت انبیا در قرآن، همان.  170، ص 3[. ر.ک: الالهیات، سبحانی، ج6]

، مرکز چاپ و  191و190، ص 2. آموزش عقاید، مصباح یزدی، ج442، ص1[. ر.ک: تفسیر نمونه، همان، ج 7]

 نشر سازمان تبلبغات.  

 . آموزش عقاید، همان. 401ـ    309، ص4[. ر.ک: المیزان، همان، ج 8]

 ، انتشارات علمیة اسلامیه.  250و 250و249، ص1[. ر.ک: تفسیر عیاشی، ج 9]

 

 ( حضرت آدم چگونه در دام شیطان افتاد؟ 76

 

   افتاد؟( حضرت آدم چگونه در دام شیطان  76 ▲

 سوره طه.   121تا  116خداوند در آیه 

کَ وَ لِزَوْجِکَ فَلایُخْرِجَنَّکُمَا }وَ إِذْ قُلْنَا لِلْمَلَئکَةِ اسْجُدُواْ لاَِّدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِیسَ أبىَ * فَقُلْنَا یَآدَمُ إِنَّ هَذَا عَدُوٌّ لَّ 

* فَوَسْوَسَ إِلَیْهِ الشَّیْطَنُ  * وَ أنَّکَ لَاتَظْمَؤُا فِیهَا وَ لَا تَضْحَى وعَ فِیهَا وَ لَا تَعْرَى مِنَ الْجَنَّةِ فَتَشْقَى * إِنَّ لَکَ ألَّا تجَُّ

 * فَأکَلَا مِنهَّْا فَبَدَتْ لهَُّمَا سَوْءَاتُهُمَا وَ طَفِقَا یَخْصِفَانِشَجَرَةِ الخُلْدِ وَ مُلْکٍ لاّیَبْلىَ  قَالَ یَآدَمُ هَلْ أدُلُّکَ عَلىَ

 عَلَیهّْمَِا مِن وَرَقِ الجَّْنَّةِ وَ عَصىَ ءَادَمُ رَبَّهُ فَغَوَى{؛ 

»گفتیم: اى آدم، این دشمن تو و همسر توست، شما را از بهشت بیرون نکند، که نگونبخت شوى. که تو در  

اش شوى و نه دچار تابش آفتاب. شیطان وسوسهمانى. و نه تشنه مىشوى و نه برهنه مىبهشت نه گرسنه مى

کرد و گفت: اى آدم، آیا تو را به درخت جاویدانى و مُلکى زوال ناپذیر راه بنمایم؟ از آن درخت خوردند و  



چسبانیدند. آدم پروردگارش را  شرمگاهشان در نظرشان پدیدار شد. و هم چنان برگ درختان بهشت بر آنها مى

 نافرمانی کرد، و از پاداش او محروم شد«. 

خواهد تو و همسرت را از بهشت خارج کند، دم معرفی فرمود که دشمن توست و میابلیس را برای حضرت آ 

پس چگونه حضرت آدم تحت تأثیر ابلیس قرار گرفت وازاو فریب خورد؟ آیا این با مقام عصمت و علم  

 حضرت آدم سازگار است؟ 

جست؛ از این رو نخست  ج: شیطان برای فریب آدم، از مسئله علاقه ذاتی او به زندگی جاوید و همیشگی بهره 

ای دیگر جلوه داد و این طور مجسم کرد که خوردن از درخت ممنوع نه تنها  فرمان خدا را نزد آدم به گونه

 (: 120زیانی ندارد؛ بلکه موجب عمر جاویدان و یا رسیدن به مقام فرشتگان نیز خواهد شد. )طه/

 { شَجَرَةِ الخُلْدِ وَ مُلْکٍ لایَبْلىَ دُلُّکَ عَلىَ}فَوَسْوَسَ إِلَیْهِ الشَّیْطانُ قَالَ یََّادَمُ هَلْ أ

 (: 20)اعراف/

عَنْ هَذِهِ الشَّجَرةَِ إِلَّا    }فَوَسْوَسَ لهَّمَُا الشَّیْطَانُ لِیُبْدىَِ لهَُّمَا مَا وُرِىَ عَنهُّْمَا مِن سَوْءَاتِهِمَا وَ قَالَ مَا نهَاکُمَا رَبُّکُمَا

 ونَا مِنَ الخَالِدِینَ{؛ ِّ أوْ تَکُأن تَکُونَا مَلَکَینْ

»پس شیطان آن دو را وسوسه کرد، تا شرمگاهشان را که از آنها پوشیده بود در نظرشان آشکار کند. و گفت:  

 پروردگارتان شما را از این درخت منع کرد تا مبادا از فرشتگان یا جاویدانان شوید«. 

اده نموده و با سوگندهای شدیدی برای آدم  این سخنان آدم را به فکر فرو برد و شیطان از این فرصت استف

 (: 21اظهار خیر خواهی کرد و او را تحت تأثیر قرار داد. )اعراف/

 ِّ لَکُمَا لَمِنَ النَّاصِحِینَ{؛}وَ قَاسمََهُمَا إِنىّ

 »و برای آنها سوگند یاد کرد که من برای شما خیر خواهانم«.

 [ 1بود.]دلیل این امر، تجربه کافی نداشتن آدم از شیطان 

دهد: شیطان با  پرسد، آدم پاسخ میفرماید: وقتی جبرائیل علت فریب خوردن آدم را از او میامام صادق)ع( می

کردم که مخلوقات، به نام خداوند قسم دروغ بر  اظهار خیر خواهی به نام خداوند قسم یاد کرد و من گمان نمی

 [ 2زبان جاری سازند.] 

دم با عصمت ایشان منافاتی داشته و گناه محسوب میشود یا نه؟ قبل از روشن  در مورد اینکه آیا این رفتار آ

 کردن مطلب، لازم است مقدماتی را یادآور شویم:  

ـ نهی مولوی و ارشادی: دستورها به طور اعم از امر و نهی بردو گونه اند: الزامی و ارشادی. آن دسته از 1

نامند؛ ولی دسته دیگر تنها جهت  الزامی و مولوی میدستورهایی که سرپیچی از آنها موجب عقوبت است، 

شوند؛ ما نند سرپیچی از دستورهای پزشک معالج خویش  راهنمایی و مبتلا نشدن به رنجها و ضررها صادر می



 که ارشادی نام دارند. 

 ـ گناه مطلق و نسبی: گاهی گناه جنبه مطلق دارد و عمل فرد نا فرمانی خداست و واقعاً معصیتی صورت2

گیرد؛ اما گاهی گناه، جنبه نسبی دارد؛ یعنی فرد نه حرامی انجام داده و نه واجبی را ترک کرده است؛ ولی  می

همان گونه که در بخش دوم پاسخ پرسش قبلی اشاره کردیم، به خاطر مقام والایی که دارد؛ برای خود وظایفی  

شمارد و عذر  ای جزئی خود را گناهی بزرگ میفراتر از تکلیف انسانهای معمولی معتقد است؛ از این رو غفلته

های ابرار برای اولیا و مقربان  اند »حسنات الابرار سیئات المقربین« نیکیخواهی میکند، از همین جاست که گفته

 [ 3شود.]گناه شمرده می

ادرش  ـ »عصیان و ذنب«: عصیان در لغت معنایی مقابل اطاعت و پیروی دارد. عرب به بچه حیوانی که از م3

گویند: بنده پروردگارش را عصیان کرد، یعنی از او سر  جدا شده و او را دنبال نکند، عاصی گوید و وقتی می

شود که به معنای مخالفت و سر پیچی از دستورهای  [ و اصطلاحاً زمانی جرم و گناه محسوب می4پیچی کرد.]

 [ 5اه نیست.] مولوی و الزامی باشد؛ بنابراین، عصیان از دستورهای ارشادی گن

ـ ظلم: این واژه در لغت، به معنای قرار دادن چیزی در غیر جایگاه ویژه آن است. از نظر قرآن ظلم بر سه قسم  4

 (: 13است: الف( ظلم میان انسان و خدا، همچون کفر و شرک؛ )لقمان/

  إِنَّ الشِّرْکَ لَظُلْمٌ عَظِیمٌ{؛َّّّ لاتُشْرِکْ بِاللهِ}وَ إِذْ قَالَ لُقْمَانُ لاِبْنِهِ وَ هُوَ یَعِظُهُ یَابُنىَ

داد ـ که: اى پسرک من، به خدا شرک میاور، زیرا شرک ستمى است  »و لقمان به پسرش گفت ـ و او را پند مى

 بزرگ«.  

 (:42ب( ظلم میان انسان و دیگران، )شوری/ 

 ِّ أوْلَئکَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِیمٌ{؛لْأرْضِ بِغَیرِّْ الْحَقّ}إِنَّمَا السَّبِیلُ عَلىَ الَّذِینَ یَظْلِمُونَ النَّاسَ وَ یَبْغُونَ فىِ ا

کنند. براى آنهاست  کنند و به ناحق در روى زمین سرکشى مى»ملامت در خور کسانى است که به مردم ستم مى

 عذابى دردآور«.

 (: 231ج( ظلم انسان به خویشتن، )بقره/

هُنَّ فَأمْسِکُوهُنَّ بمَِّعْرُوفٍ أوْ سَرِّحُوهُنَّ بمَِّعْرُوفٍ وَ لَا تمُّْسِکُوهُنَّ ضِرَارًا  }وَ إِذَا طَلَّقْتُمُ النِّسَاءَ فَبَلَغْنَ أجَلَ

یْکُم  اللهِ عَلَیْکُمْ وَ مَا أنزَلَ عَلَ لِّتَعْتَدُوا وَ مَن یَفْعَلْ ذَالِکَ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ وَ لَا تَتَّخِذُوا ءَایَاتِ اللهِ هُزُوًا وَ اذْکُرُواْ نعِْمَتَ 

 ّْءٍ عَلِیمٌ{؛ ِّّّ شىَمِّنَ الْکِتَابِ وَ الْحِکْمَةِ یَعِظُکمُ بِهِ وَ اتَّقُوا اللهَ وَ اعْلَمُوا أنَّ اللهَ بِکلُ

»هر گاه زنان را طلاق دادید و مهلتشان سرآمد، یا آنان را به نیکو وجهى نگه دارید یا به نیکو وجهى رها سازید.  

ستم بکنید نگاهشان مدارید. و هر کس که چنین کند به خویشتن ستم کرده است. و   و تا بر آنها زیان برسانید یا

آیات خدا را به ریشخند مگیرید و از نعمتى که خدا به شما داده است و از آیات و حکمتى که براى موعظه شما 



 فرستاده است یاد کنید و از خدا بترسید و بدانید که او به همه چیز آگاه است«. 

 (: 33ای ظلم به خویشتن است؛ )نحل/مه موارد به گونههرچند که ه

َّ أمْرُ رَبِّکَ کَذَالِکَ فَعَلَ الَّذِینَ مِن قَبْلِهِمْ وَ مَا ظَلَمَهُمُ اللهُ وَ لَاکِن کَانُواْ }هَلْ یَنظُرُونَ إِلَّا أن تَأتِیَهُمُ الْمَلَئکَةُ أوْ یَأتىِ

 أنفُسَهُمْ یَظْلِمُونَ{؛ 

که فرشتگان نزدشان بیایند، یا فرمان پروردگارت فرا رسد؟ گروهى نیز که پیش از ایشان  »آیا چشم به راهند 

 کردند«.کردند و خدا به آنان ستم نکرد بلکه آنان خود به خود ستم مىبودند چنین مى

 [ 6ولی تنها برخی از آنها مستحق عقوبت است.] 

دلالت بر حرمت کند )نهی مولوی و الزامی(  نتیجه: نهی خداوند از خوردن از آن درخت ممنوع از نوعی که  

 نبوده تا کار آدم)ع( گناه محسوب شود؛ بلکه بر حسب شواهد ذیل، از نوع تنزیهی و ارشادی بوده است.  

ـ به آدم تذکر داده شده بود که خوردن از آن درخت موجب خروج از بهشت و فرود آمدن به زمین خواهد 1

هایی که در پی خواهد داشت،  ه به عواقب خروج از بهشت و سختیطه است ک  119ـ  117شد. شاهدش آیات  

 اشاره دارد:  

تجَُّوعَ فِیهَا وَ لاتَعْرَى *   }فَقُلْنَا یََّادَمُ إِنَّ هَذَا عَدُوٌّ لَّکَ وَ لِزَوْجِکَ فَلایُخْرِجَنَّکُمَا مِنَ الْجَنَّةِ فَتَشْقَى * إِنَّ لَکَ ألَّا

 {وَ لاتَضْحَىوَ أنَّکَ لاتَظْمَؤُاْ فِیهَا 

»گفتیم: اى آدم، این دشمن تو و همسر توست، شما را از بهشت بیرون نکند، که نگونبخت شوى که تو در  

 شوى و نه دچار تابش آفتاب«.مانى و نه تشنه مىشوى و نه برهنه مىبهشت نه گرسنه مى

مکلف به اجتناب از درخت  برد و هنوز شریعتی نازل نشده بود تا  ـ آدم نخست در عالم تکلیف بسر نمی2

 (: 122و   121ممنوع شده باشد؛ بلکه پس از خروج از بهشت و فرود بر زمین، تازه وارد عالم تکلیف شد. )طه/

َّّّ  ثمُ  فَغَوَى *}فَأکَلا مِنهَّْا فبََدَتْ لهَُّمَا سَوْءَاتُهمَُا وَ طَفِقَا یخصِفَانِ عَلَیهِّْمَا مِن وَرَقِ الجَّْنَّةِ وَ عَصىَ آدَمُ رَبَّهُ

 {؛ اجْتَبَاهُ رَبُّهُ فَتَابَ عَلَیْهِ وَ هَدَى

»سرانجام هردو از آن خوردند و عورتشان آشکار گشت و برای پوشاندن خود، از برگهای )درختان( بهشتی  

جامه دوختند )آری آدم پروردگارش را نافرمانی کرد، و از پاداش او محروم شد سپس پروردگارش او را برگزید  

 را بپذیرفت و هدایتش کرد«. اش و توبه

سوره بقره، }وَ قُلْنَا یَآدَمُ اسْکُنْ أنتَ وَ زَوْجُکَ الجَّْنَّةَ وَ کلاَُّ مِنْهَا رَغَدًا حَیْثُ شِئْتُمَا  35ـ گرچه خداوند در آیه 3

خواند، اما همان گونه  ظلم می وَ لَا تَقْرَبَا هَذِهِ الشَّجَرَةَ فَتَکُونَا مِنَ الظَّالِمِینَ{ نزدیک شدن و استفاده از درخت را

سوره طه   119ـ  117رود؛ بلکه در اینجا به قرینه آیات که اشاره کردیم، ظلم همیشه به معنای گناه به کار نمی

تجَُّوعَ فِیهَا وَ لَا تَعْرَى * وَ    }فَقُلْنَا یََّادَمُ إِنَّ هَذَا عَدُوٌّ لَّکَ وَ لِزَوْجِکَ فَلَا یُخْرِجَنَّکُمَا مِنَ الْجَنَّةِ فَتَشْقَى إِنَّ لَکَ ألَّا 



کند( مقصود های خروج از بهشت اشاره میأنَّکَ لَا تَظْمَؤُا فِیهَا وَ لَا تَضْحَى{ )که به تبعات آن یعنی تحمل سختی

 ظلم به خویشتن است؛ یعنی این کار موجب تحمل رنجها خواهد شد. 

بَّهُ فَغَوی{ به آدم نسبت داده شده، گرچه در این جا به  سوره طه( }وَعَصَی آدَمُ ر  121ـ عصیانی که )در آیه4

آید.  معنای سرپیچی و مخالفت است، ولی همانطور که اشاره کردیم، عصیان همیشه جرم و گناه محسوب نمی

وْجِکَ فَلَا  ( }فَقُلْنَا یََّادَمُ إِنَّ هَذَا عَدُوٌّ لَّکَ وَ لِز119َـ  117در اینجا نیز به قرینه آیاتی که ذکر کردیم )طه/

 لاتَضْحَى{ همچون  یُخْرِجَنَّکُمَا مِنَ الْجَنَّةِ فَتَشْقَى إنَِّ لَکَ ألَّا تجَُّوعَ فِیهَا وَ لَا تَعْرَى * وَ أنَّکَ لَا تَظْمَؤُاْ فِیهَا وَ

 [ 7سرپیچی بیمار از سفارشات پزشک، مخالفت با نهی ارشادی است.] 

ن آن به رنج و مشقت است؛ گذشته از اینکه گفته شد گناه یا مطلق  اطلاق »ذنب« به کار آدم نیز از باب ختم شد

( }قَالَا رَبَّنَا ظَلَمْنَا أنفُسَنَا وَ 23است یا نسبی، و در اینجا اگر سخن از غفران و بخشش گناه به میان آمده، )اعراف/ 

( }فَتَلَقَّى ءَادَمُ مِن  37به توبه آدم اشاره شده است، )بقره/إِن لَّمْ تَغْفِرْ لَنَا وَ تَرْحَمْنَا لَنَکُونَنَّ مِنَ الْخَاسرِِّینَ{ و یا 

ود  رَّبِّهِ کلَِّمَاتٍ فَتَابَ عَلَیْهِ إِنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِیمُ{ مقصود توبه از گناه نسبی است و ایشان برای گناه نسبی خ

 [ 8کند.])ترک اولایی که مرتکب شده است( طلب مغفرت می

تر و مشروح تری در کتب عقاید و کلام و تفسیر داده شده است که امکان  له پاسخهای مفصلالبته به این مسئ

 طرح آن در اینجا وجود ندارد. 

  

 .  323، ص 13[. ر.ک: تفسیر نمونه، همان، ج 1]

 ، نشر اسماعیلیان.  37، ح 14و13، ص2[. ر.ک: تفسیر نور الثقلین، العروسی الحویزی، ج 2]

 .  254نبیا در قرآن، همان، ص[. ر.ک: مبانی رسالت ا3]

 ، داراحیاء التراث.  251، ص9[. ر.ک: لسان العرب، ابن منظور، ج4]

 .  82[. ر.ک: منشور جاوید، همان، ص 5]

 . 537[. ر.ک: مفردات راغب، همان، ص6]

  . مبانی رسالت انبیا در قرآن، همان، 78. آموزش عقاید، همان، ص139ـ    127، ص1[. ر.ک: المیزان، همان، ج 7]

 . 258ـ   257ص

 . 258. مبانی رسالت، همان، ص 85ـ    82[. ر.ک: منشور جاوید، همان، ص 8]

 

 ( جریان بلعیدن حضرت یونس توسط ماهی 77



 

   ( جریان بلعیدن حضرت یونس توسط ماهی 77 ▲

 الف( جریان بلعیدن حضرت یونس)ع( توسط ماهی چیست و تاچه مدت در شکم ماهی زندگی کرد؟

 ب( اصولاً آیا امکان زندگی در شکم ماهی وجود دارد؟ 

ها در میان قومش )در سر زمین نینوا در عراق( به دعوت و تبلیغ مشغول  پاسخ: الف( حضرت یونس)ع( سال

ها مؤثر نیفتاد، خشمگین شد و آن محل را ترک کرد و به  در دل آنبود، ولی هرچه کوشش کرد، ارشادهایش  

سوی دریا رفت، در آنجا بر کشتی سوار شد، در میان راه دریا متلاطم شد، چیزی نمانده بود که همة اهل کشتی 

ند  کنم در میان شما بندة فراری وجود دارد که باید به دریا افگنده شود. چ غرق شوند؛ ناخدا گفت: من فکر می

بار قرعه کشیدند، هر بار به نام حضرت یونس)ع( در آمد! او فهمید در این کار سری نهفته است و تسلیم 

 حوادث شد.  

هنگامی که او را به دریا افگندند، نهنگ عظیمی او را در کام خود فرو برد و خدا او را به صورت اعجاز آمیزی  

داده، به درگاه خدا روی آورد و به تقصیر خود اعتراف  نگه داشت. سرانجام او متوجه شد ترک اولایی انجام 

 نمود، خدا نیز دعای او را استجابت فرمود و از آن تنگنا نجاتش داد.  

 و سورة صافات بیان شده است.   88ـ  87این ماجرا در سوره انبیاء آیات

س)ع( سالها برای گوئیم اگر چه حضرت یوناگر پرسیده شود آن حضرت چه ترک اولایی انجام داده است؟ می

قومش تبلیغ کرد، وآنها پاسخ مثبت ندادند، خشمگین شد و از میان قومش بیرون رفت و این یک امر طبیعی  

ها را فراخواهد گرفت، و به همین  دانست به زودی عذاب الهی آنبود، و اگر چه از سوی دیگر آن حضرت می

؛ و هیچ گناه نیست، ولی برای پیامبر بزرگی چون  خاطر شهر و دیار را ترک گفت، و این نیز امر طبیعی است

حضرت یونس)ع( بهتر آن بود که باز هم تا آخرین لحظه قومش را ترک نگوید، و بدون اذن الهی خارج نشود.  

 ی خداوند مورد مؤاخذه قرار گرفت.  به همین دلیل و به خاطر این عجله، به عنوان یک ترک اولی، از ناحیه

رت یونس در شکم ماهی چند ساعت، چند روز، چند هفته و حتی چهل روز نقل شده  اگر چه زمان توقف حض

 [ 1است؛ اما دلیل روشنی که به طور قطع مشخص کند زمان آنرا دردست نیست.]

ب( در حالت عادی، امکان ماندن در آب آن هم در شکم ماهی، وجود ندارد؛ اما این حادثه تاریخی یک اعجاز  

ن است. و این نخستین اعجازی نیست که درقرآن با آن رو برو هستیم. همان خدایی که بود. و معنای اعجاز همی

های خشک در  ابراهیم)ع( را در دل آتش سالم نگه داشت، و حضرت موسی)ع( و بنی اسرائیل را با ایجاد جاده

م ماهی  وسط دریا از غرقاب عظیم و گسترده رهایی بخشید و... قدرت دارد بندگان خاصش را مدتی در شک



 [ 2عظیمی سالم نگه دارد.] 

 ج( بلعیده شدن حضرت یونس)ع( برای تربیت او جنبة تنبیهی داشته است.  

کند که حضرت یونس)ع( مرتکب ترک اولای شد و از آنجا که »حسنات الأبرار آیات و روایات دلالت می

 کل تنبیه شد.  ماند، بدین ش جواب نمی تر ک اولای یک پیامبر نیز بی سیئات المقربین«، حتی

شوند، تربیت الهی است که  هایی که اولیای خدا بدان مبتلا می نویسد: »... بلایا و محنتعلامه طباطبایی)ره( می

برد؛ هرچند که  رساند و درجاتشان را بالا میکند و به حد کمال میخداو به وسیلة آن بلایا، ایشان را تربیت می

 [ 3باشند که بتوان آن را مؤاخذه و عقاب نامید.] بعضی از آن بلایا، جهات دیگری داشته

  

 ، دارالکتب الاسلامیة.  488ـ  486، ص13[. ر.ک: تفسیر نمونه، آیة الله مکارم شیرازی، و دیگران، ج1]

 .  164، ص 19[. ر.ک: تفسیر نمونه، همان، ج 2]

 ، منشورات اعلمی، بیروت.  171، ص17[. ر.ک: المیزان، ج3]

 

 کردند با اینکه معصوم بودند؟( چرا انبیاء از خداوند طلب استغفار می78

 

   کردند با اینکه معصوم بودند؟( چرا انبیاء از خداوند طلب استغفار می78 ▲

دانستند و استغفار  ج: در مورد این که پیامبران و امامان معصوم در دعاها و مناجاتشان خود را گنهکار می

رسد،  تر به نظر میکردند، آیا با عصمت ایشان منافاتی ندارد؟ پاسخهای متفاوتی وجود دارد؛ ولی آنچه جامعمی

حرمات و ترک واجبات است؛ ولی برای ایشان که  این است که گناه برای ما انسانهای معمولی عبارت از انجام م

اند، گناه، مفهومی وسیعتر دارد و ترک اولی را نیز  با اختلاف درجاتشان دراوج کمال و قرب الهی قرار داشته 

شود؛ زیرا آنان برای خود وظایفی فوق وظایف دیگران قایل بودند و چه بسا هر گونه توجه به غیر  شامل می

آمدند؛ پس عصمت آنها به  شمردند؛ از این رو در مقام عذر خواهی بر میا گناهی بزرگ میمعبود و محبوبشان ر

ای گناه نامید ـ حتی ترک اولی ـ مصون باشند؛ بلکه  این معنا نیست که از هر کاری که بتوان آن را به گونه

که وقتی حضرت  مقصود، مصونیت از همان گناه به معنای ترک واجبات و انجام محرمات است؛ مانند این

های یتیم فردی را که در رکاب او جهاد کرده و شهید شده بود، مشاهده فرمود،  علی)ع( وضعیت زندگی بچه



 [؛ زیرا گناه در یک تقسیم دوگونه است:  1کرد و...] احساس گناه کرده و خود را سرزنش می

گیرد؛  است و واقعاً معصیت صورت میـ گناه مطلق: گاهی گناه مطلق و عمل گناه کار نافرمانی خداوند متعال  1

 کند.  دهد و یا واجبی ترک مییعنی حرامی انجام می 

ـ گناه نسبی: گاهی گناه، جنبه نسبی دارد، یعنی فرد، نه حرامی انجام داده و نه واجبی را ترک کرده است؛ ولی  2

ولی معتقد است؛ از این رو،  های معمبخاطر مقام والایی که دارد، برای خود و ظایفی فراتر از تکلیف انسان

خواهد عذر  کند و یا خداوند از او می شمارد وعذر خواهی میهای جزئی خود را گناهی بزرگ می غفلت

ها ابرار برای اند »حسنات الأبرار سیئات المقربین« نیکیخواهی و در خواست استغفار کند؛ از همین جا گفته

بر این، نفس استغفار محبوبیت ذاتی دارد و نشانه طهارت و تقرب به شود، افزون  اولیا و مقربان گناه شمرده می

 خداوند است. 

  

 .  77[. آموزش عقاید، همان، ص1]

 

 ( کدام سوره و آیه در شأن اهل بیت)ع( نازل شده است؟ 79

 

   زل شده است؟ ( کدام سوره و آیه در شأن اهل بیت)ع( نا79 ▲

ج: درباره تعداد آیاتی که درباره اهل بیت)ع( نازل شده احاد یث بسیاری وجود دارد که در بسیاری از آنها  

تصریح شده است که یک سوم قرآن درباره اهل بیت)ع( نازل شده است. آیات نازل شده درباره اهل بیت)ع(  

 (: 33ون آیه تطهیر )احزاب/کند چ بعضی به صراحت، دلالت بر ولایت یا فضایل آنان می

 ّْ تَطْهِیرًا{ }إِنَّمَا یُرِیدُ الله لِیُذْهِبَ عَنکُمُ الرِّجْسَ أهْلَ الْبَیْتِ وَ یُطَهِّرَکمُ

 و برخی با کمک روایات وارده.  

آیه که اهل سنت    150احقاق الحق حدود  3کتابهای زیادی در این باره به رشته تحریر در آمده که تنها در جلد 

 [1آوری شده است.]اند که درباره اهل بیت)ع( نازل شده است جمعاعتراف کردهنیز 

  



. ب: غایةالمرام ج: تأویل الآیات الظاهرة فی  3و   2[. برای کسب اطلاع بیشتر ر.ک: الف: احقاق الحق، ج1]

 فضایل العترة الطاهرة و... . 

 

 ده کردند؟( چرا فرشتگان بر حضرت آدم سج80

 

  ( چرا فرشتگان بر حضرت آدم سجده کردند؟80 ▲

اگر سجده برای غیر خدا جایز نیست پس سجده فرشتگان برای آدم چگونه بوده }فَسَجَدَ الْمَلَئکَةُ کُلُّهُمْ أجْمَعُونَ 

 ( و این سجده چرا جایز گردیده است؟ 30 و  31* إِلاّ إِبْلِیسَ أبىَ أن یَکُونَ مَعَ السَّجِدِینَ{ )حجرات/

 داریم:  اند که اینک قسمتی از آنها را بیان میج: دانشمندان علم تفسیر و کلام به این سؤال، جوابهای مختلفی داده

گویند سجدة فرشتگان برای آدم به معنای خضوع و اظهار کوچکی است نه به معنای معروف و معهود  ـ می1

 آن. 

فرماید: »به نظر ما این نظریه مردود است، زیرا مفهوم  خوئی)ره( این نظریه را قبول ندارند، میمرحوم آیة الله 

سجده که در آیه سجدة فرشتگان آمده است غیر از مفهوم خضوع است و این دو، مفهوماً با هم تفاوت دارند و 

 توان آنرا بدین معنی تفسیر کرد.  بدون داشتن گواه و قرینه هم نمی 

کنند شیطان  کنند بر اینکه چون فرزندان آدم، بخدای خود سجده میر این روایات فراوانی دلالت میعلاوه ب

رساند: سجده ایکه خداوند فرشتگان را  دهد، و این روایات میی بلندی سر می شود و گریهسخت ناراحت می

 متفاوت بود«.   به آن مأمور ساخت و شیطان از آن فرمان سر پیچی نمود به همان معنای معروف و

گویند: سجده فرشتگان برای خدا بود و مأموریت داشتند که در این سجده، آدم را قبلة خویش قرار داده  ـ می2

گویند: نماز باید به سوی قبله خوانده شود، و خداوند برای تجلیل و و به سوی وی سجده کنند، چنانکه می

 ای برای خدا انجام دهند.  نموده سجدهتعظیم آدم به فرشتگان دستور داد که رو بسوی آدم  

فرماید: »این تأویل و توجیه با ظاهر آیات و  داند، میمرحوم آیة الله خوئی)ره( این نظریه را نیز مردود می

روایاتیکه در موضوع سجده بر آدم وارد گردیده است منافات و مخالفت دارد، بلکه این تأویل با صراحت آیه  

 شریفه نیز مخالفت دارد. 

زیرا بنا به صراحت آیه شریفه، شیطان به این جهت از سجده بر آدم إبا و امتناع ورزید که بخیالش از آدم بهتر و  



شریفتر است، و اگر منظور از آن سجده، همان سجده برای خدا بود و آدم تنها جنبه قبله بودن داشت در این  

ی سجده کنم، معنی نداشت  ی کسی که از خاک آفریده صورت گفتار شیطان }ءَأسجدُ لِمَن خَلقتَ طیناً{؛ آیا برا

تر از چیزی باشد که در موقع عبادت برای خدا قبلة  زیرا چه بسا که ممکن است سجده کننده اشرف و ارجمند

 خویش قرار داده است. 

و  گوید: چون سجده برای آدم به فرمان خدا بود پس انجام دادن آن برای خدا و بخاطر اطاعت ای می ـ عده3

-فرمان از خدا بوده است، اینست که آن سجده در واقع جز سجده بر ذات مقدس پروردگار چیز دیگری نمی 

 تواند باشد.  

سجده کردن برای غیر خدا اگر بفرمان خداوند باشد چنین سجده همان پرستش و اطاعت خدا و تقرب جوئی  

گار و به عنوان فرمان برداری در برابر حکم و  به پیشگاه او است، زیرا این سجده نیز به خاطر اجرای امر پرورد

 گردد.  دستور وی انجام می

فرماید: بهترین و کاملترین نظریات است در این مورد، زیرا بنده این نظریه سوم را حضرت آیة الله خوئی)ره( می

رد برای خود باید فرمان بردار مولا و سرور خویش باشد و طبق دستور و به دلخواه وی عمل کند و در هیچ مو

 [ 1استقلال قائل نشود و از فرمان وی هیچگونه تخلف نورزد.] 

 در این مورد دو حدیث از امام صادق)ع( وارد شده است:  

نَبِیٌّ مُرْسَلٌ ـ   رَّبٌ وَ لَا ـ »فَقَالَ إِبْلِیسُ یَا رَبِّ اعْفُنیِ مِنَ السُّجُودِ لِآدَمَ)ع( وَ أنَا أعْبُدُکَ عِبَادَةً لَمْ یَعْبُدْکَهَا مَلَکٌ مُق1َ

 [ 2ثُ تُرِیدُـ«]قَالَ الله تَبَارَکَ وَ تَعَالَى لاحَاجَةَ لِی إِلَى عِبَادَتِکَ ـ إِنَّمَا أرِیدُ أنْ أعْبَدَ مِنْ حَیْثُ أرِیدُ لا مِنْ حَیْ

گوید من تورا جوری  خواهد که او را از سجده کردن حضرت آدم)ع( معاف دارد، میابلیس از خداوند می

کنم، که نه ملک مقرّب و نه نبی مرسل آنطور تو را عبادت کنند، خداوند در جواب فرمود: من احتیاج  دت میعبا

 به عبادت تو ندارم، آنطوری که من میخواهم مرا عبادت کنی، نه آنطور که تو میخواهی.  

 ـ قال)ع( فی جواب سؤال الزندیق:  2

دِ لآِدَمَ ـ فَقَالَ إِنَّ مَنْ سَجَدَ بِأمْرِ اللَّهِ فَقَدْ سَجَدَ ِللهِ فَکَانَ سُجُودُهُ ِللهِ إِذَا کَانَ عَنْ  »فَکَیفَْ أمَرَ اللهُ الْمَلائِکَةَ بِالسُّجُو

 [ 3أمْرِ اللهِ«]

در روایت دیگر آمده است که زندیقی از امام صادق)ع( پرسید: خداوند چگونه فرشتگان را فرمان داد که به آدم  

در پاسخ فرمود: هرکس به فرمان خدا سجده کند بخود وی سجده کرده است، پس  سجده کنند؟ امام صادق)ع(  

 بنابراین سجده فرشتگان به آدم که به فرمان خدا بوده در واقع سجده کردن بخداست. 

  



 [. آیة الله خوئی، البیان فی تفسیر القرآن. 1]

 . 26[. تفسیر الصافی، ص2]

 .  37، ص5[. بحارالانوار، ج3]

 

 بخش پنجم: رستاخیز 

 

   بخش پنجم: رستاخیز ▲

 

 ( بهشتی که حضرت آدم از آن رانده شد کدام بهشت است؟ 81

 

   ( بهشتی که حضرت آدم از آن رانده شد کدام بهشت است؟81 ▲

مراد از جنّت که حضرت آدم ـ علی نبیّنا وآله وعلیه السلام ـ از آن خارج شد چه جنّتی بوده است؟ و چگونه  

 ابلیس در آن راه یافت و حضرت آدم را وسوسه کرد؟ 

ؤمنان وعده داده شده ـ نبوده؛ بلکه باغ باشکوه  ج: بهشتی که آدم و حوا‘ در آن بودند، بهشت جاویدان ـ که به م

و پر نعمت خداوند بوده که در یکی از مناطق سرسبز زمین قرار داشته است و مقصود از هبوط و نزول آدم به  

 زمین، نزول مقامی است نه مکانی؛ یعنی از مقام ارجمند خود و از آن بهشت سرسبز پایین آمدند.  

گویند: بهشت آدم)ع( بهشت »برزخی« بوده که در آسمان قرار مه طباطبائی میبرخی از مفسران از جمله علا

داشته است. و چون در آن زمان شیطان از رفتن به آسمان ممنوع نبوده، به همین جهت توانست آنها را وسوسه  

 [ 1.] کند تا از درخت ممنوع بخورند، و بهشت آنها، بهشت جاویدان نبود که شیطان نتواند به آن وارد شود

  



  و شیرازی  مکارم  الله آیت نمونه، تفسیر  –، نشر اسماعیلیان 139، ص1[. ر.ک. المیزان علامه طباطبایی، ج1]

 .  الاسلامیه  دارالکتب  نشر ،187و186ص ، 22ج دیگران، 

 

 ( آیا بهشت و جهنمی که در قرآن آمده است، درحال حاضر وجود دارند؟ 82

 

  ( آیا بهشت و جهنمی که در قرآن آمده است، درحال حاضر وجود دارند؟82 ▲

  27و   26های  کند؛ یکی بهشت و جهنم برزخی، که در آیهج: قرآن کریم دو نوع بهشت و جهنم را مطرح می

  169ِّ وَ جَعَلَنىِ مِنَ الْمُکْرَمِینَ{؛ * بِمَا غَفَرَ لىِ رَبىّ  سوره یس }قِیلَ ادْخُلِ الجَّْنَّةَ قَالَ یَالَیْتَ قَومِْى یَعْلَمُونَ

سوره مؤمن   64َّّّ الَّذِینَ قُتِلُواْ فىِ سَبِیلِ اللهِ أمْوَاتَاً بَلْ أحْیَاءٌ عِندَ رَبِّهِمْ یُرْزَقُونَ{؛  سوره آل عمران }وَ لاتحَّْسَبنَ

سوره نوح }مِّمَّا خَطِیْئَاتِهِِِّّمْ أغْرِقُواْ فَأدْخِلُوا نَارًا فَلَمْ  25ذَا هُمْ یَجْئَرُونَ{؛ و }حَتىَّ إِذَا أخَذْنَا مُتْرَفِیهِم بِالْعَذَابِ إِ

یجَِّدُوا لهَُّم مِّن دُونِ اللهِ أنصَارًا{؛ مطرح شده است. این نوع بهشت و جهنم هم اکنون موجود است؛ ولی  

 [ 1یابد.]باشد و با برپایی قیامت پایان میموقتی می

های فراوانی مطرح شده است؛ از آیات قرآن و روایات اسلامی  ری بهشت و جهنم در قیامت است که در آیهدیگ

شود که این نوع از بهشت و جهنم هم اکنون موجود است. بسیاری از مفسران در ذیل آیاتی که برای  استفاده می

شود که بهشت و جهنم،  ن کلمه استفاده میاند، ازایبهشت و جهنم کلمه »اعدّ ت« )مهیا شده( به کار رفته، گفته 

(،  133هم اکنون موجود است. این آیات مانند: }وَ جنّةٍ عَرضُهَاالسّموتُ وَ الأرضُ أعِدّت للمتّقینَ{ )آل عمران/

ّْ وَ فِرَةٍ مِّن رَّبِّکمُمَغْ سوره حدید }سَابِقُوا إِلىَ 21( و آیه 131}وَ اتَّقُوا النَّارَ الَّتىِ أعِدَّتْ لِلْکَافِرِینَ{ )آل عمران/

تِیهِ مَن یَشَاءُ وَ اللهُ ذُو  جَنَّةٍ عَرْضُهَا کَعَرْضِ السَّمَاءِ وَ الأرْضِ اُعِدَّتْ لِلَّذِینَ ءَامَنُوا بِاللهِ وَ رُسُلِهِ ذَالِکَ فَضْلُ اللهِ یُؤْ

لُوا فَاتَّقُوا النَّارَ الَّتىِ وَقُودُهَا النَّاسُ وَ الحِّْجَارَةُ أعِدَّتْ  سوره بقره }فإَِن لَّمْ تَفْعَلُوا وَ لَن تَفْعَ 24{؛ الْفَضْلِ الْعَظِیمِ

لِلْکَافِرِینَ{ و... »هروی« به امام رضـا)ع( عرض میکند: یابن رسول الله، آیا بهشت و جهنم هم اکنون آفریده شده  

عرج به الی السماء؛ بلی، هنگامی که   اند؟ امام فرمود: »نعم و انّ رسول الله)ص( قد دخل الجنة و رأی النار لمّا

 [ 2رسول خدا به آسمان عروج کرد، وارد بهشت شد و جهنم را دید«.]

فرماید: »مکتوب علی باب الجنة، لااله الاالله، محمد رسول الله، علیّ اخو  در روایت دیگری پیامبر اکرم)ص( می

ر بهشت، دو هزار سال قبل از این که خداوند  رسول الله قبل ان یخلق الله السموات و الارض بالفی عام؛ بر د



 [ 3ها و زمین را بیافریند، نوشته شده، لا اله الا الله، محمد رسول الله، علیّ اخو رسول الله«.] آسمان

گر چه بهشت و جهنم هم اکنون موجود است؛ ولی اعمال آدمیان در شکل دهی به برخی از خصوصیات و  

گوید،  خوانیم هر بار که مؤمن ذکر »لا حول ولا قوة الا بالله« را میوایتی میها نقش دارند. در رهای آنویژگی

 [4شود.] یک درخت در بهشت غرس می

 مکان بهشت و جهنم برزخی در درون و بطن این جهان است.  

 در مورد مکان بهشت و جهنم قیامت اختلاف نظراست: 

فرماید: }عِنْدَهَا جَنَّةُ  دهد و می)ص( به آسمانها میـ در آسمانها است، چون قرآن خبر از معراج پیامبر اسلام1

( در  15ای که برترین مکان آسمان است.« )نجم/الْمَأوی{؛ »بهشت جاویدان نزد سدرة المنتهی است، همان نقطه

شود، در  یفرماید: }وَ فِی السَّماءِ رِزقُکُم وَ مَا تُوعَدُونَ{؛ »روزی شما و آنچه به شما وعده داده مآیه دیگری می

 ( 22آسمان است.«)ذاریات/

ـ بهشت و جهنم مادی نیست تا نیازی به مکان داشته باشد؛ لذا با برپایی قیامت طومار زمین و کرات آسمانی  2

 شود ولی بهشت و جهنم موجود بوده و به حال خود باقی است. پیچیده می

 [ 5ـ بهشت وجهنم در درون و باطن این جهان قرار دارد.]3

  

 ، دار الکتب الاسلامیة.  456ـ  443، ص5.ک: پیام قرآن، آیت الله مکارم شیرازی و همکاران، ج [. ر 1]

 ، دارالکتب الاسلامیة.  119، ص 8[. بحارالانوار، علامه مجلسی ـ رحمه الله ـ ج2]

 .  131[. همان، ص3]

 .  149[. همان، ص4]

 . 344ـ   323، ص6[. ر.ک: پیام قرآن، ج 5]

 

 ( بهشت و جهنم در کجاست؟ 83

 

   ( بهشت و جهنم در کجاست؟83 ▲



 ج: الف( در مورد بهشت ودوزخ در بین مفسران دو نظریه وجود دارد: 

ـ بهشت و دوزخ در باطن و درون این جهانند و بعضی از پرهیزکاران که درک و دیدی در این جهان دارند  1

-توانند با چشم حقیقت خود ببینند؛ مثل این که بوسیلة فرستندهدارند( بهشت و دوزخ را نیز می)چشم برزخی 

ی بسیار قوی صدای صوت دلنشین قرآن را در همه جای زمین پخش کنیم، و در نقطة دیگر زمین، از فرستندة  ا

 پراکنده شود.  دیگری با همان قدرت، صدایی فوق العاده دلخراش و ناراحت کننده به همه جای زمین

ـ عالم آخرت و بهشت و دوزخ براین عالم محیط است، و به اصطلاح این جهان در شکم و درون آن جهان  2

گوید وسعت بهشت به اندازة  بینیم قرآن میقرار گرفته است؛ مثل عالم جنین که در درون عالم دنیا است. اگر می

تر از آسمان و زمین در این عالم  یزی وسیعها و زمین است؛ بدین جهت است که انسان چ وسعت آسمان

 شناسد تا مقیاس سنجش قرار گیرد. نمی

حال پاسخ پرسش شما روشن شد که طبق نظریة اول، دوزخ نیز در درون همین جهان قرار دارد و وجود آن در  

دلخراش و این جهان منافاتی با وجود بهشت در درون آن ندارد )همان طور که در ارسال امواج صوتی، صدای  

 دلنشین ذکر شد(.

تر است؛ زیرا دوزخ  اما طبق نظریة دوم که بهشت و دوزخ محیط بر این جهان باشند، پاسخ باز هم روشن

تر باشد. مراد از»عرض« نیز وسعت و  توان محیط بر این جهان و بهشت نیز محیط بر آن، و از آن هم وسیعمی

)قیامت( که مثل این دنیا نیست؛ لذا تصور جسمانی برای  ها آن جهان گستردگی بهشت است. علاوه بر این

ها و زمین از بین  بهشت و دوزخ صحیح نیست؛ همچنین طبق روایات و آیات، در روز قیامت همة آسمان

مانند تا مقیاس قرار گیرند؛ پس با همة این  شوند و دیگر این آسمان و زمین باقی نمیروند و متلاشی میمی

د که آنچه در این آیه دربارة وسعت بهشت آمده، فقط از باب تشبیه و تقریب به ذهن است.  شوقرائن معلوم می

کند که با نظریة اول منطبق است. در روایت است که ملک  شیخ ابوالفتوح رازی در تفسیرش روایتی را نقل می

آن چند آسمان و  خوانی که عرض ای نوشت و گفت: تو مارا به بهشتی میکشور روم به رسول اکرم)ص( نامه

 [ 1زمین است، پس دوزخ کجاست؟ رسول اکرم)ص( فرمود سبحان الله! چو روز درآید شب کجا باشد؟]

ب( منظور از»نزدیک کردن« )ازلفت( یعنی در پیش رویشان باشد، و داخل شدنشان در آن زحمتی نداشته باشد.  

رک آن در شرایط این دنیا قابل تصور نیست؛ اما  کنند نه آنها را به بهشت، دو این که بهشت را به آنها نزدیک می

از آنجا که اصول حاکم بر قیامت و آخرت، اصولی است که با شرایط این جهان بسیار تفاوت دارد، پس جای  

 [ 2شگفتی نیست.]

  



، دارالکتب الاسلامیة ـ روض  95ـ   94، ص3[. ر.ک. تفسیر نمونه، آیت الله مکارم شیرازی و دیگران، ج 1]

 ، آستان قدس رضوی.  68، ص5ـ ابوالفتوح رازی، ج الجنان 

، نشر اسلامی ـ تفسیر نمونه، آیة الله مکارم شیرازی و دیگران، 354، ص18[. ر.ک. المیزان علامه طباطبایی، ج2]

 ، دارالکتب الاسلامیة.  278، ص 22ج

 

 ( مرگ و زندگی از دیدگاه قرآن 84

 

   ( مرگ و زندگی از دیدگاه قرآن84 ▲

ج: »حیّ« به معنی زنده است و نیز واژة حیات در مفهوم حیات نباتی و قوه نامیه و حیات حیوانی و حیات  

کند؛ یعنی دارای حیات ابدی و  عقلانی آمده است. این واژه در مورد خداوند متعال، بر صفتی ثابت دلالت می

ه تعبیر دیگر، حیات خداوند حیات حقیقی است؛ زیرا حیات اوعین ذات اوست؛ نه  زندگی همیشگی است. ب

( آمده است؛ ولی در مورد انسان،  58این که عارضی و از دیگری گرفته باشد. همچنین در آیة شریفه )فرقان/

 تواند حقیقی باشد؛ چون با مرگ آمیخته است. حیات نمی

است از »علم« و »قدرت« و خداوند متعال چون دارای علم و   »حیات« به معنی وسیع و واقعی کلمه، عبارت

پایان است، حیات کامل دارد. نموّ و حرکت و تغذیه و تولید، از آثار موجوداتی است که ناقص و  قدرت بی

 [ 1محدودند.] 

 : فرماید»موت« به معنی مردن و مرگ است. خداوند متعال به هدف آفرینش مرگ و حیات انسان اشاره کرده، می

 (2ّْ أحْسَنُ عَمَلاً وَ هُوَ الْعَزِیزُ الْغَفُورُ{ )ملک/ }الَّذىِ خَلَقَ الْمَوْتَ وَ الحَّْیَوةَ لِیَبْلُوَکُمْ أیُّکمُ

 کنید«.»او کسی است که مرگ و حیات را آفرید تا شما را بیازماید که کدامیک بهتر عمل می

و نیستی. بنابراین امر وجودی و مخلوق خداوند متعال  حقیقت مرگ انتقال از جهانی به جهان دیگر است؛ نه فنا 

است. از نظر قرآن کریم، ماهیت حیات و موت هر دو امر وجودی است )آفریدنی هستند(؛ از طرف دیگر  

ماهیت آن دوـ به جز حیات حقیقی که مخصوص خداوند است ـ نسبی است؛ یعنی مرگ سبب انتقال از  

شود؛ چنانکه حیات نیز  ای نسبت به مابعدش »موت« حساب میشئهای به نشئه دیگر است؛ پس هر ننشئه

 شود. ذومراتب است؛ همان گونه که در طبیعت دیده می



شود که »حیات دنیا« قلیل است؛ ولی جهان آخرت سراسر حیات است؛ مرگ  همچنین از قرآن کریم استفاده می

 در آنجا وجود ندارد.  

 فرماید:  داند؛ همچنان که میقرآن کریم منشأ حیات در دنیا را آب می

 [ 2( و...]30ٍّ؛ )انبیاء/ّْءٍ حَىّ أفَلایُؤْمِنُونَ{َّّّ شىَ}مِنَ الْمَاءِ کلُ

  

 .  191، ص2وج   188، ص7[. ر.ک. تفسیر نمونه، همان، ج 1]

 .  316، ص 24[. ر.ک. تفسیر نمونه، همان، ج 2]

 

 ت؟ ( آیا مرگ بر زندگی مقدم اس85

 

  ( آیا مرگ بر زندگی مقدم است؟85 ▲

 کیفیت خلقت موت و تقدیم آن بر حیات در آیة: }الَّذِى خَلَقَ الْمَوْتَ وَ الحَّْیَوةَ...{ چیست؟  

قَ  فرماید: }الَّذِى خَلَخواند نه عدم حیات را؛ پس میج: قرآن کریم صرف انتقال از دنیا به آخرت را مرگ می

تواند مخلوق باشد؛  ( چرا که مرگ به این معنا )انتقال( امر وجودی است و می2الْمَوْتَ وَ الحَّْیَوةَ...{؛ )ملک/

 تواند مخلوق باشد.  ولی اگر مرگ به معنی فنا و نیستی باشد، نمی

صرف فرق  علاوه بر این، اگر مرگ را امر عدمی بگیریم، باز خلقت پذیر است؛ چرا که این عدم با عدمهای 

ای از کند، مانند کوری و تاریکی که در مقابل بینایی و روشنایی است؛ یعنی عدم ملکه است و عدم ملکه بهرهمی

وجود دارد. همچنین مرگ، بر حیات و زندگی دایم مقدم است؛ یعنی انسان از رهگذر مرگ به حیات دائمی و  

تأثیر شگرف و عمیق توجه به مرگ در  رسد، وممکن است علت تقدیم مرگ بر حیات،  اخروی خویش می

 [ 1حسن عمل باشد.] 

  

 . 316، ص24؛ تفسیر نمونه، دارالکتب الاسلامیه، ج585، ص 19[. ر.ک: ترجمة المیزان، جامعة مدرسین، ج1]

 



 مانند؟ ¬( چه کسانی در جهنم برای همیشه می86

 

   مانند؟ ¬( چه کسانی در جهنم برای همیشه می86 ▲

شود؟  از نظر قرآن کریم چه کسانی در قیامت، در جهنم مخلد هستند؟ آیا مسلمانان معصیت کار را هم شامل می

ت دین  جایگاه مجانین و مستضعفان فکری در قیامت کجاست؟ آیا گروهی از گمراهان که صد در صد به حقانی

 و مسلک شان عقیده دارند، در قیامت معذورند یا خیر؟ آیا استحقاق بهشت رفتن را دارند؟ 

( }فَمَن یَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَیْرًا یَرَهُ *وَ مَن یَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا یَرَهُ{ استفاده  8ـ   7ج: از آیات قرآن کریم )زلزله/

کار بدی شود، جزای آن را در قیامت خواهد دید؛ مگر اینکه توبه کند و در   شود که هرکس مرتکب گناه ومی

[ و یا اگر لایق شفاعت باشد، مورد  1همین دنیا از گناه پاک شود و نقایص خود را با اعمال صالح جبران نماید.]

 شفاعت قرار گیرد. 

ر گناه وارد قیامت شوند، به میزان جرم  پایان الهی استفاده نکنند و با باولی گناه کارانی که از فضل و رحمت بی

ای همچون کافران و شوند. تنها عدهمانند و بعد از پاک شدن از آلودگی، وارد بهشت میو گناهشان در جهنم می

 فرماید:  منافقان معاند، برای همیشه در جهنم باقی خواهند ماند، چنان که قرآن کریم می

 ( 140ی جَهَُّنَّمَ جَمِیعًا{؛ )نساء/}إنَّ اللهَ جَامِعُ المُنَافِقِینَ فِ

 »... خداوند، منافقان و کافران را در دوزخ گرد خواهد آورد«. 

َّ عَنهُّْمْ أمْوَالهُُّمْ وَ لَا  ( }لَّن تُغْنى17ِو مجادله/  116}وَ أوْلَئکَ أصحَابُ النَّارِ هُمْ فِیهَا خَالِدُونَ{؛ )آل عمران/

لَئکَ أصحَّْابُ النَّارِ هُمْ فِیهَا خَالِدُونَ{ »و آنان اهل آتشند و در آن جاودانه خواهند أوْلَادُهُم مِّنَ اللهِ شَیًّْا أوْ

 ماند«. 

ماند و یا هیچ باقی  یابند و سر انجام عدّه محدودی در آن باقی میبنابراین جهنمیان به تدریج از جهنم نجات می

ی و عقیدتی هستند نه کافر و غیر شیعه، و  ما نند. عده زیادی از آنها که در پرسش آمده مستضعف فکر نمی

شوند. پس اگر  مستضعفان و کسانی که به اصطلاح }وَ آخَرُونَ مُرْجَوْنَ لِأمْرِ اللهِ{ هستند، در آخرت امتحان می

فرماید }إِلَّا روند... خداوند متعال میدر مقابل امر ذات حق نایستادند و اطاعت کردند، به جهنم نمی

 (؛ 98ینَ مِنَ الرِّجَالِ وَ النِّسَاءِ وَ الْوِلْدَانِ لایَسْتَطِیعُونَ حِیلَةً وَ لَا یَهْتَدُونَ سَبِیلاً{ )نساء/الْمُسْتَضْعَفِ

 »مگر آن مردان وزنان و کودکانی فرودستی که چاره جویی نتوانند و راهی نیابند«. 

که ناشی از قصور و ضعف باشد و   ی مذکور به این حقیقت اشاره دارد که جهل به معارف دینی در صورتیآیه



خود انسان جاهل، هیچ دخالتی در آن قصور و ضعف نداشته باشد در درگاه خداوند معذور است؛ زیرا هیچ 

 انسانی جز به مقدار طاقت و توانش تکلیف ندارد. 

تْ رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذْنَا إِن نَّسِینَا أوْ أخْطَأنَا رَبَّنَا وَ لَا  }لایُکلَِّّفُ اللهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا کَسَبَتْ وَ عَلَیهَّْا مَا اکْتَسَبَ

بِهِ وَ اعْفُ عَنَّا وَ اغْفِرْ لَنَا وَ ارْحَمْنَا تَحْمِلْ عَلَیْنَا إِصْرًا کَمَا حَمَلْتَهُ عَلىَ الَّذِینَ مِن قَبْلِنَا رَبَّنَا وَ لَا تُحَمِّلْنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا 

 ( 286وْلَئنَا فَانصُرْنَا عَلىَ الْقَوْمِ الْکَفِرِینَ{؛ )بقره/أنتَ مَ

کند. )انسان،( هر کار )نیکى( را انجام دهد، براى  »خداوند هیچ کس را، جز »به اندازه تواناییش، تکلیف نمى

ا فراموش یا  گویند:( پروردگارا! اگر مخود انجام داده و هر کار )بدى( کند، به زیان خود کرده است. )مؤمنان مى

خطا کردیم، ما را مؤاخذه مکن! پروردگارا! تکلیف سنگینى بر ما قرار مده، آن چنان که )به خاطر گناه و طغیان،(  

بر کسانى که پیش از ما بودند، قرار دادى! پروردگارا! آنچه طاقت تحمل آن را نداریم، بر ما مقرّر مدار! و آثار  

رحمت خود قرار ده! تو مولا و سرپرست مایى، پس ما را بر جمعیّت   گناه را از ما بشوى! ما را ببخش و در

 کافران، پیروز گردان«.

ها نسبت به معارف و حقایق الهی قصور دارند و در واقع مستضعف فکری و فرهنگی  و امروز بسیاری از انسان

 [ 2هستند.]

صر و افرادی که بین دو پیامبر )زمان  خداوند متعال در قیامت، مجانین و افراد ابله و کم عقل و افراد جاهل قا 

کردند و دستورات الهی به آنها نرسیده و افراد کر و لال که به احکام الهی آشنا نشدند، برای  فترت( زندگی می

کند و بدین ترتیب، وضع  کند و آنها را آزمایش میای شبیه صحنه دنیا که دار تکلیف است، مهیا میآنها صحنه

 [ 3ی امتحان برآمدند، اهل نجات و گرنه اهل دوزخ خواهند بود.] ید؛ کسانی که از عهدهنماآنان را روشن می

  

 .  7[. ر.ک: سوره فرقان. آیه  1]

 ، اعلمی، بیروت.  62ـ   53، ص5[. ر.ک: المیزان، علامه طباطبایی)ره( ج2]

ید آیة الله مطهری)ره(  ، سید الشهداء)ع( / مجموعه آثار استاد شه248، ص 3[. اصول کافی، شیخ کلینی)ره(، ج3]

 ، انتشارات صدرا.  342ـ   338، ص1ج

 

 بخش ششم: سوالات گوناگون 

 



   بخش ششم: سوالات گوناگون  ▲

 

 ( مراتب نفس از دیدگاه قرآن مجید 87

 

   ( مراتب نفس از دیدگاه قرآن مجید87 ▲

( }وَ مَا أبَرِّئُ نَفْسىِ{؛ »من هرگز خود  53ج( نفس در اصل به معنای »ذات«است؛ در آیاتی از قرآن مانند )یوسف

ا )آفرید( منظم  ( }وَ نَفْسٍ وَ مَا سَوَّیه{؛ »قسم به جان آدمی و آن کس که آن ر7کنم.« و )شمسرا تبرئه نمی

 ساخته« به این معنی بکار رفته.

 مراحل هفتگانه »نفس« در قرآن کریم:  

شودو بالاترین مراتب نفس  ـ نفخه الهیه: که ملاک برتری انسان برفرشتگان است و از آن تعبیربه »روح الله« می1

»قاب قوسین او ادنی« مشرف  رودکه به مرتبه رسد و تا آنجا بالا میاست که به مقام نفس راضیه و مرضیه می

 فرماید:  شود، چنانکه قرآن میمی

 (؛  9ـ   7{ )نجم/ِّ أوْ أدْنىفَکاَنَ قَابَ قَوْسَینَّّّْ دَنی فَتَدَلَّى }ثمُ 

 ای به اندازه دوکمان یاکمتربود.  سپس نزدیک و بسیار نزدیک شد تا فاصله

این مرتبه نفس دارد: }ثُمَّ سَوّیهُ وَ نَفَخَ فِیهِ مِن  ی حجر اشاره به آیه  از 29 ی¬ی سجده و آیهاز سوره 9آیه 

 رُّوحِه{؛ 

 پس »اندام« اورا موزون ساخت و از روح خویش در او دمید«. 

 و }فَإِذَا سَوَّیْتُهُ وَ نَفَخْتُ فِیهِ مِن رُّوحِى...{؛ 

 »هنگامی که کار آن را به پایان رسانیدم و در او از روح خود دمیدم«. 

شمس«  8و  7ه: که خدا به آن سوگند یاد فرموده و فجور و تقوا را به آن الهام کرده است »ـ نفس مُلِهم2َ

 }وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّاهَا فَأَلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَتَقْوَاهاَ{؛

»و قسم به جان آدمی و آن کسی که آن را آفرید. منظم ساخته، سپس فجور و تقوا )شرو خیرش( را به او الهام  

 کرده«.  

 فرماید:  می  که است آیه  این مقصود  خواند¬ـ نفس اماره: که همواره انسان را به بدی می3



 (؛ 53ِّ غَفُورٌ رَّحِیمٌ{ )یوسف/ِّ إِنَّ رَبىّ}وَ مَا أبَرِّئُ نَفْسىِ إِنَّ النَّفْسَ لَأمَّارَةُ بِالسُّوءِ إلِاّ مَا رَحِمَ رَبىّ

کند مگر اینکه پروردگارم غفور رکش( بسیار به بدیها امر میکنم که نفس )سمن هرگز نفس خویش را تبرئه نمی

 و رحیم است«.  

کند  دارد و انسان بزهکار را همواره سرزنش میـ نفس لوّامة: است که انسان را از فساد و تباهی باز می4

وگند به روز رستاخیز و سوگند به نفس (؛ س2و  1}لاأقْسِمُ بِیَوْمِ الْقِیَامَةِ وَ لاأقْسِمُ بِالنَّفْسِ اللَّوَّامَةِ{ )قیامت/ 

 سرزنشگر«  

رَبِّکِ رَاضِیَةً  شود }یَأیَّتهَُّا النَّفْسُ الْمُطمَْئنَّةُ ارْجِعِى إِلىَـ نفس مطمئنّه: است که به ندای پروردگارش مفتخر می5

مئن و آرام به سوى پروردگارت  ای نفس مط(؛ 30ـ   27مَّرْضِیَّةً فَادْخُلىِ فىِ عِبَادِى وَ ادْخُلىِ جَنَّتِى{ )فجر/

بازگرد در حالى که هم تو از او خشنودى و هم او از تو خشنود است، پس در سلک بندگانم درآى، و در بهشتم  

 وارد شو!«.

 نَفْسٍ ُّّّکلُ: }دارد  دلالت  برآن شریفه  آیه   این که چشد¬ـ نفس فانیه: است که سرانجام طعم مرگ را می6

 چشد«. (؛ »هر کسى مرگ را مى185عمران/  آل { )المَّْوْتِ ذَائقَةُ

(؛ این  30ـ فطرة الله: است که خداوند انسان را بر آن سرشته است }فطرة اللهِ التّی فَطَرَالناس علیها{ )روم/ 7

 فطرتی است که خداوند، انسانها را بر آن آفریده است«. 

وناسوت( وحاوی عالمین )غیب   سازدواوراجامع نشأتین )ملکوتای این مراتب شخصیت انسان را میمجموعه

 بردویا از حیوان پایین تر. کند، یا انسان را از فرشته بالا میو شهود( می

  

 

 ( آیا عصمت امر خدادادی است یا اکتسابی؟ 88

 

   ( آیا عصمت امر خدادادی است یا اکتسابی؟88 ▲

اولیای الهی امری خدادادی است، اما نه به این معنا که خداوند بدون علل و عواملی و بدون  ج: عصمت انبیا و 

گیرد، کسی را به مقام عصمت برساند؛ زیرا »ابی الله ان یجری الامور الّا هیچ زمینه و قابلیتی تصمیم می

صومان( وقتی که به دنیا  دانست که این افراد )مع بالاسباب« درمورد عصمت امامان معصوم)ع( نیز خداوند می



بیایند با اختیار خودشان، شاکرترین، عابدترین و... خواهند بود و چون ارادة الهی بر این تعلق گرفته بود که اینان  

را به عنوان رسولان )یا امامان( معرفی کند، برای این که در مسئولیت خود موفق شوند، امکانات لازم از قبیل  

باید مسئولیت معلمی را به  ها فراهم کرد، همان طور که کسی که میه را برای آناصلاب شامخه و ارحام مطهر

گذارند. در مورد امامان و پیامبران های تربیت معلم میشود و سپس برایش دورهعهده بگیرد، ابتدا گزینش می

ها به ی توفیقها توان تحمل مسئولیت سنگین نبوت و امامت را دارند برخدانست که آننیز چون خداوند می

شود و این که آنان این لطف الهی را  ها نمیآنان افاضه فرمود، ولی این لطف الهی به هیچ وجه موجب جبر آن

های الهی  ها نیز اگر توفیقدارند، موجب فضل و برتری آن هاست، چنان که سایر انسانبه بهترین نحو پاس می

 فرموده پاسداری کنند، موجب فضل و کمال آنان خواهد بود.را ـ به همان حدّی ـ که خداوند به آنها افاضه 

ای که نباید فراموش کرد این است که: بازخواست الهی از هرکس به اندازة ظرفیت و امکاناتی است که به  نکته

رود به هیچ وجه به اندازة انتظاری که از یک فرد عادی  او عطا کرده؛ برای مثال انتظاری که از یک عالم می

کند، همین طور چون خداوند به معصومان  د، نیست. خداوند نیز این دو دسته را یکسان بازخواست نمیرومی

 ها نهاده است. ها و وظایفی هم بر عهدة آنعنایت بیشتری دارد، در همان حد مسئولیت

ه پیامبر و  نتیجه این که: عصمت پیامبران و امامان)ع( خدادادی است، یعنی این امر یک موهبت ویژه است که ب

 ها گذاشته شده است. امامان)ع( داده شده نه به دیگران، آن هم به خاطر مسئولیت سنگین رهبری که به عهده آن

 شود. در این آیه: ها نمیاما به این نکته باید توجه داشت که این امر خدادادی موجب سلب اختیار از آن

تَتَّبِعْ أهْوَاءَهُمْ وَ احْذَرْهُمْ أن یَفْتِنُوکَ عَن بَعْضِ مَا أنزَلَ اللهُ إِلَیْکَ{ }وَ أنِ احْکُم بَیْنهَُّم بمَِا أنزَلَ اللهُ وَ لا

 (؛ 49)مائده

»در میان آنها )اهل کتاب(، طبق آنچه خداوند نازل کرده، داوری کن؛ و از هوسهای آنان پیروی نکن و از آنها  

 کرده، منحرف سازد«. برحذر باش، مبادا تو را از بعض احکام که خدا بر تو نازل 

شود که خداوند متعال در این جا پیامبرش را مأمور کرده که از فتنه آنان برحذر باشد و اگر  این امر روشن می

چنین دستوری داده ـ با این که پیامبرش به عصمت خدایی معصوم است ـ برای این بوده است که عصمت  

نتواند راه خطا برود و در نتیجه نتوان تکلیف کرد، خیر،   کند، به طوری که دیگراختیار را از معصوم سلب نمی

عصمت چنین اثری ندارد، برای این که عصمت چیزی از سنخ ملکات علمی است و معلوم است که علوم و 

آورد و هم چنین اعضایی که حامل آن ادراکات است  ادراکات، هرگز قوای عامل را که اعضا را به حرکت در می

ها را از فعل یا ترک سلب کند،  آورد و چنین اثری ندارد که قدرت آنبه فعل و ترک در نمیرا از قدرت یکسان 

توانیم آن را بخوریم یا  باشد، باز با اختیار میبلکه همچنان مختارند. مانند غذایی که معلوم است مسموم می

 دهد. نخوریم، با وصفی که علم به ما عصمت از خوردن آن غذا می



ت باز فعل برای معصوم اختیاری است. هرچند تا زمانی که علم مورد نظر وجود داشته باشد،  پس با وجود عصم

محال است که آن عمل از انسان سربزند. از این رو عصمت از شئون مقام علم است و اختیار از شئون مقام  

افات ندارد، چون در  عمل؛ بنابراین اشتباه در اموری که به حکم الهی مربوط نیست از امور زندگی با عصمت من

ها ندارد. مانند ها اختلاف در سلیقه و روش است و عصمت منافاتی با این گونه اشتباهحقیقت این سنخ از اشتباه

اشتباه حضرت موسی)ع( نسبت به هارون که با غضب دو سوی سر او را گرفت، این به خاطر تأدیب در یک  

 [ 1پروردگار.]امر ارشادی بود نه در یک حکمی از احکام مولوی 

  

 .  323، ص8و ج 580، ص5و ج 231تا   200، ص 2[. تفسیر المیزان، علامه طباطبایی، ترجمة ج1]

 

 ( آیا جنگهای صدر اسلام با آیۀ »لااکراه فی الدین« تنافی ندارد؟ 89

 

   اه فی الدین« تنافی ندارد؟( آیا جنگهای صدر اسلام با آیۀ »لااکر89 ▲

توان آن را بر کسی تحمیل کرد، اگر اصول و مبادی  ای از اعتقادات ویژه است که هرگز نمیج: دین مجموعه

فرماید: در دین شود از اینرو قرآن کریم میدیانت برای کسی حاصل نشود دین نیز در قلمرو جانش وارد نمی

فرماید:  سپارد و لذا میا بگونه آفریده است که تنها به »برهان« سر میاکراه و اجبار نیست خداوند دل انسان ر

( این آیه بیانگر این حکم ارشادی است که »سخن مظنون نگویید؛  36ِّ شَیْئاً{ )یونس/ }إِنَّ الظَّنَّ لایُغْنىِ مِنَ الحَقّ

و مقدماتش در نفس انسان پیدا زیرا اثری در دل دیگران ندارد«. »عقیده« که امر علمی است نه عملی، اگر مبادی 

گردد و اگر چنین نشود قابل تحمیل نیست. افکار انسان بر برهان و دلیل تکیه دارد  شود، خود او نیز متحقق می 

 تواند عقیده را برای خود تحمیل کند ونه دیگران توان تحمیل بر او را دارند.  و از این رو، نه خود انسان می

 ه دست کسی نیست و نیازمند مبادی و مقدمات علمی خویش است.  اثبات و سلب فکر وعقیده، ب 

شودو اگرنه، آن را بصورت حقیقی باور  اگر مقدمات علمی مطلبی فراهم شد، اعتقاد به آن مطلب منعقد می 

 کند. عقیده با »عَقد« و »گره خوردن« ارتباط دارد و خود عقد؛ با تصدیق علمی و یقینی مرتبط است.  نمی

نامند ـ  دو عقد و گره لازم است؛ یکی میان موضوع و محمول ـ که به همین جهت، »قضیه« را عقد میدر اعتقاد 

 نامند.  و دیگری میان محصول قضیّه و نفس انسان که این عقد دوم را »اعتقاد« می



ا از انسان  رسد که بر اساس حُسن اختیار خود، حق را بپذیرد. اکراه و اجبار، اختیار ر انسان، وقتی به کمال می

گیرد و به همین دلیل، خدای سبحان دربارة اندیشه و عقیده آزادی را محور قرار داده و اکراه در دین را جایز  می

( و به پیامبر  17داند: }وَ مَا عَلَیْنَا إِلَّا الْبَلَاغُ الْمُبِینُ{ )یس/ نمیداند و وظیفة انبیاء)ع( را عرضه و ابلاغ دین می

هُمْ  }لَعَلَّکَ باخِعٌ نَفْسَکَ ألَّا یَکُونُوا مُؤْمِنِینَ. إِنْ نَشَأ نُنَزِّلْ عَلَیْهِمْ مِنَ السَّماءِ آیَةً فَظَلَّتْ أعْناقُ فرماید: اکرم)ص( می

آورند، اگر ما  کنی بر این اندوه که چرا اینان ایمان نمی(؛ گویا تو قالب تهی می4و  3{ )شعراء/لَها خاضِعِینَ

کنیم تا ایشان برای آن خاضع و فروتن شوند. سپس خداوند ایمان اجباری ز آسمان نازل میبخواهیم، چیزی را ا

 داند و برای آن، اثری در کمال انسان قائل نیست. را سعادت انسان نمی

  
 ابتدایی  جهاد و  عقیده آزادی 

ه و عقیدة اسلام به  کرد  پشرفت  شمشیر با اسلام، که  شودمی گفته نادان  دوستان  یا آگاه  دشمنان سوی  از گاهی

 وسیلة جنگ و جهاد بر مردم تحمیل شده است.  

دهد که اسلام با برهان و استدلال پیشرفت کرده است؛ زیرا رسول  بررسی تاریخ صدر اسلام شهادت می

اکرم)ص( و همراهان ایشان، در مدّت سیزده سالی که در مکّه بودند، فشارهای بسیاری را تحمل کردند و در  

رسیدند، بر اساس دعوت و تبلیغ صحیح،  ای نیز که از مدینه در مراسم حج به حضور ایشان میهاین مدت عدّ

پذیرفتند. زمانی هم که آن حضرت وارد مدینه شدند، پیش از آنکه قدرتی داشته باشند، از همه  اسلام را می

حکومت اسلامی شکل  طرف مورد تهاجم قرار گرفتند و جنگ های»بدر« و »احد« صورت گرفت و پس از آنکه 

(؛ اجازة دفاع را به مسلمانان مظلوم داد تا  39گرفت خداوند با اذن }أُذِنَ لِلَّذِینَ یُقَتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُواْ{ )الحج/

منطق و  بتوانند برای حفظ حکومت اسلام و مسلمین و برای نجات محرومان و مظلومان دیگر از شر کافران بی

 اه خدا نائل شوند. فتنه گر به جهاد در ر

در اسلام جهاد )بر دو نوع است، یکی »جهاد دفاعی« و دیگری »جهاد ابتدایی« دفاعی آن است که مسلمانان  

برند؛ و جهاد ابتدایی، جهادی  برای دفاع از خود، در برابر هجوم و حملة دشمن، دست به شمشیر و سلاح می

کنند،  کافران رفته، آنان را به پذیریش اسلام دعوت می است که به دستور ولیّ مسلمین )ولیّ معصوم( به سوی

دارند، نه اینکه اسلام را بر آنها تحمیل کنند تا با آیة شریفه }لَا  موانع غیر منطقی را به وسیلة جنگ، از میان بر می 

 إکرَاهَ فِی الدِّین{ منافات داشته باشد. 

گوناگون و تبلیغات نادرست خود بر ضد حق فعّالیت  هاییسران ستم و سر دمداران کافر در طول تاریخ با شیوه

ی کشور شرک و کفر ی فطرت همه انسانهاست، به محدودهگذارند چراغ هدایت دین که خواستهکنند و نمیمی

ها و  برسد. قرآن کریم، گشودن بند و زنجیرها را از دست و پای مردم و آزاد کردن آنان را یکی از بهترین نعمت



(.  157داند: »و یضع عنهم اصرهم و الاغلال الّتی کانت علیهم« )اعراف/آیه ت پیامبر اسلام)ص( میره آورد رسال 

تواند حقایق را ها، نمیبدترین زنجیرها، زنجیر جهل و نادانی یا زنجیر بردگی و بندگی است که انسانِ گرفتار آن

بیان کند و بر فرض اظهار نظر، توان اجرای  تواند نظر خود را بشناسد و یا پس از شناختن، به سبب اسارت، نمی

مصوّبات الهی را ندارند بنا بر این جنگهای صدر اسلام برای رفع فتنه و برداشتن موانع از پذیریش حق بوده  

(؛ »باکفار بجنگید تا فتنه و آشوب از 39لاتَکُونَ فِتْنَةٌ{ )انفال/ دهد }وَ قَاتِلُوهُمْ حَتىَاست، خداوند دستور می

 ن برداشته شود«.  میا

تا به دنبال آن فطرت اسیر شدة مردم آزاد شود و سخن منطقی دین به صورت»بلاغ مبین« به آنان عرضه گردد،  

 (؛  29تا مردم چهرة واقعی حق را بیابند و آزادانه آن را اختیار کنند: }فَمَن شَاءَ فَلْیُؤْمِن وَ مَن شَاءَ فَلْیَکْفُرْ{ )کهف/ 

 خواهد کافر گردد«.  ان بیاورد و هرکس میخواهد ایم»هرکس می

 [ 1فرماید: »باز گشت جنگ ابتدایی به جنگ دفاعی است«.] ولذا مرحوم علامه طباطبایی)ره( می

  

 .  99و   89، ص 2[. تفسیر المیزان، ج1]

 

 گیرد؟ ¬( آیا تمام آب های زمین از آب باران سرچشمه می90

 

   گیرد؟¬( آیا تمام آب های زمین از آب باران سرچشمه می90 ▲

(؛ »خداوند از آسمان آبی فرستاد؛ و از هر 17باتوجه به آیه }أنزلََ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَسَالَتْ أوْدِیَةٌ بِقَدَرِهَا...{ )رعد/

ها و...  ها، دریاها، چشمه« آیا تمام آبهای زمین مانند اقیانوسای به اندازه آنها سیلابی جاری شد.دره و رودخانه

ها  ها و ابرها امکان دارد؛ یا اینکه بعضی آبگیرد؟ آیا آب باران بدون وجود اقیانوساز آب باران سرچشمه می

 ها همزمان با آفرینش کره زمین و یا بعد از آن آفریده شده است؟  مانند اقیانوس

های روی زمین به اندازة گنجایش و وسعت خود بخشی  ها و نهرها و گوداله هرکدام از درهفرماید کج: آیه می

گیرد؛ دلالت ندارد. و های زمین از آب باران سرچشمه می[ و بر اینکه تمام آب1شوند.]از آب باران را پذیرا می

غ و امثال آن است که در عالم ها، همچون وجود مرغ بدون تخم مروجود آب باران بدون وجود ابرها و اقیانوس

ها است یا آب باران، تا کنون دلیل قطعی از قرآن  ها اقیانوسخورد. در اینکه اصل آبخلقت فراوان به چشم می



(؛ }وَ أنزَلْنَا  48یافت نشده است؛ مثلاً شیخ صدوق)ره( بعد از ذکر آیات }وَ أنزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً طَهُورًا{ )فرقان/

(؛ }وَ یُنزَِّّلُ عَلَیْکُم مِّنَ  18ذَهَابِ بِهِ لَقَادِرُون{ )مؤمنون/ السَّمَاءِ مَاءَ بِقَدَرٍ فَأسْکَنَّاهُ فىِ الْأرْضِ وَ إِنَّا عَلىَمِنَ 

 [ 2ها از آسمان است.]گیرد که اصل همة آب( نتیجه می11السَّمَاءِ مَاءً لِّیُطَهِّرَکُم بِهِ{ )انفال/

فرماید آیه کنایه از استقرار ملک  ( می7در تفسیر آیه }وَ کَانَ عَرْشُهُ عَلىَ الْمَاءِ{ )هود/لکن علامه طباطبایی  

[ و همچنین آیه دلالت دارد که عرش و آب قبل از آفرینش 3خداوند بر آب، یعنی مادّه حیات و زندگی است.] 

 [ 4ها و زمین موجود بودند.]آسمان

ند: »عرش خداوند قبل از گسترده شدن زمین و بنای آسمان، بر آب  فرمایحضرت علی)ع( نیز در تفسیر آیه می

 [ 5بود«.]

 مراجعه فرمایید.  54توانید به کتاب بحارالانوار، جبرای تحقیق در این موضوع می

  

 .  165، ص10[. تفسیر نمونه، مکارم شیرازی، ج1]

 ، دارالتعارف للمطبوعات.  75، ص1[. من لایحضره الفقیه، شیخ صدوق، ج 2]

 ، مؤسسة الاعلمی.  144، ص10[. المیزان، علامه طباطبایی، ج3]

 ، ناصر خسرو.  218، ص5[. مجمع البیان، مرحوم طبرسی، ج4]

 ، دار احیاء التراث. 92، ص54[. بحارالانوار، علامه مجلسی، ج 5]

 

 ( معیارهای فضیلت و برتری از دیدگاه قرآن کریم 91

 

  ( معیارهای فضیلت و برتری از دیدگاه قرآن کریم91 ▲

 ج: بعضی از اسباب فضیلت از دیدگاه قرآن عبارتند از:  

 (؛ »مومنان رستگار شدند«.  10تا 1ـ عبادت و هر نوع عمل صالح: }قَدْ أفْلَحَ الْمُؤْمِنُون{ )مؤمنون/آیات  1

 (؛ 18{ )سجده/مِنًا کَمَن کاَنَ فَاسِقًا لایَسْتَوُنـ ایمان: }أفَمَن کاَنَ مُؤ2ْ

 »آیا کسى که باایمان باشد همچون کسى است که فاسق است؟! نه، هرگز این دو برابر نیستند«. 

 (  9ـ علم: }هَلْ یَسْتَوِى الَّذِینَ یَعْلَمُونَ وَ الَّذِینَ لایَعْلَمُون...{ )زمر/ 3



 شوند!«.دانند یکسانند؟! تنها خردمندان متذکّر مىنمى  دانند با کسانى که»آیا کسانى که مى

 (؛  100...{ )مائده/ـ پاکی: }لایَسْتَوِى الْخَبِیثُ وَ الطَّیِّب4

 »)هیچ گاه( ناپاک و پاک مساوى نیستند هر چند فزونى ناپاکها«. 

 (  13؛ )حجرات/ّْ عِندَ اللهِ أتْقَاکُمْ إِنَّ اللهَ عَلِیمٌ خَبِیر{ـ تقوی: }إِنَّ أکْرَمَکم5ُ

 «. ترین شما نزد خداوند با تقواترین شماست خداوند دانا و آگاه است»گرامى

 ـ جهاد: }فَضَّلَ اللهُ الْمُجَاهِدِینَ عَلىَ الْقَاعِدِینَ أجْرًا عَظِیمًا{؛6

 «. »مجاهدان را بر قاعدان، با پاداش عظیمى برترى بخشیده است

  

 

 نسان از دیدگاه قرآن و مکاتب بشری( ا92

 

   ( انسان از دیدگاه قرآن و مکاتب بشری92 ▲

َّّّ مِن کند: }هُوَ الَّذِى خَلَقَکُم مِّن تُرَابٍ ثمُاز سوره غافر چنین بیان می 67ج: قرآن کریم خلقت انسان را در آیه 

 (؛ 95َّّّ لِتَبْلُغُوا أشُدَّکُمْ ثُمَّ لِتَکُونُوا شُیُوخًا{ )النساء/خْرِجُکُمْ طِفْلًا ثمَُّّّ یَُّّّ مِنْ عَلَقَةٍ ثمُنُّطْفَةٍ ثمُ

»اوست آن خدایی که شما را از خاک، سپس از نطفه، سپس از لخته خونی بیافریده است. آنگاه شما را کودک از  

 رحم مادر بیرون آورد تا به سن جوانی برسید و پیر شوید«.

شمرد  همچنین تورات انسان اول را آفریده شده از خاک میداند و او را نوع مستقل و خاصی میقرآن کریم و 

گوید انسان مشتق از میمون است و نوع مستقل و جدایی نیست، اما خوشبختانه علوم  ی داروین میولی فرضیه

 دهد.  قرار میی داروین را رد و نظریه قرآن کریم را تقویت و مورد تأیید و اکتشافات روز فرضیه

اولین کسی که فرضیه تبدل انواع را اظهار نمود لامارک فرانسوی بوده است، سی سال بعد از وفات او چارلز  

میلادی به اتفاق کاپیتان فیتز روی کشتی بیگل    1829داروین آن فرضیه را تعقیب نمود. داروین که در سال 

دیگر نمود، در آنجا ضمن مطالعه در حالات جانوران و  مسافرتی به استرالیا و آمریکای جنوبی و چند سرزمین  

گیاهان مختلف و دیدن فسیل بعضی از حیوانات فرضیه لامارک در نظر او قوت گرفت تا بالاخره پس از  

انتشار داد و به فرضیه لامارک از   1817کتاب )پیدایش انسان( را در سال   1859مراجعت به انگلستان در سال 



 بی داد.  نظر علمی نظم و ترتی

 ی خود را بر روی چهار اصل و قانون استوار ساخت.  داروین فرضیه

  
 بقاء تنازع:  اول اصل

ی حیات و به دست آوردن آذوقه و  ادامه برای جهان  مختلف موجودات  که است این اصل این از او منظور

 شرایط زندگی خود همواره با یکدیگر در نبردند. 

  
 خاب اصلحانت یا  طبیعی انتخاب: دوم اصل

مقصود داروین از این اصل این است که در نتیجه تنازع بقاء و نبردی که برای زندگی در بین موجودات جهان  

روند و نابود  مانند و موجودات ضعیف از بین میتر و نیرومندتر باقی میشود، موجودات قویواقع می

 گردند. می

  
 محیط با تطبیق:  سوم اصل

شود، یعنی اگر در محیط و شرایطی قرار بگیرد که احتیاج یط زندگی خود منطبق میمح  و  شرایط  با موجودی هر

به عضوی پیدا کند آهسته آهسته آن عضو پس از هزاران سال در او به وجود خواهد آمد و اگر در محیط و  

یرود،  شرایطی واقع شود که یکی از اعضاء او زاید باشد پس از هزاران سال آن عضو به خودی خود از بین م

های دیگر بود ولی چون در  گوید که زرافه از ابتدا دارای گردن دراز نبوده و گردن او مانند اسبمثلاً داروین می

های  یک محیط جنگلی قرار گرفته بود که ناچار بود برای ادامه زندگی خود از برگ درختانی که دارای شاخه

ثر ادامه همین عمل آهسته آهسته گردن او دراز شد تا  بلند بودند استفاده کند، ناچار شد گردن بکشد و در ا

 بالاخره پس از گذشت هزاران سال به شکل کنونی درآمد. 

ها در ابتدا دارای خرطوم بلند و دندانهای عاج نبودند. شرایط زندگی آنها ایجاب کرد که  گوید فیلداروین می

 های بلند گردد.  ند و به صورت عاجبینی آنها به صورت خرطوم دراید و دندانهای عادی آنها رشد ک

و در مقابل مار در ابتدا دست و پا داشت ولی چون در محیطی قرار گرفته بود که مجبور بود از راهها و جاهای  

باریک عبور کند احتیاجی به دست و پا نداشت. در اثر عدم استعمال آنها آهسته آهسته دست و پای او از بین 

 رفت. 

  
 وراثت: چهارم  اصل

قصود داروین از این اصل این است که تغییراتی که به علت تطبیق و سازش با محیط تدریجاً در یک حیوان  م



گردد )مانند درازی گردن در زرافه و یا از بین رفتن دست وپا در مار( همان تغییرات طبق اصل وراثت  ظاهر می

 شود. های بعدی منتقل میبه نسل

ی میمون  ای که انسان از نظر شکل و اندام و قیافه پیموده قیافهخرین مرحلهگوید که آ داروین درباره انسان می

ای که اکنون وجود  های فعلی بلکه یک نوع میمون تکامل یافتهبوده است و از صورت میمون )البته نه میمون

 ندارد.( به این صورت درآمده است. 

ها مورد نقد قرار گیرد، آن فرضیه از  از این پایهنظریه داروین بر اساس این چهار اصل استوار است که اگر یکی 

 شود، ولی خوشبختانه تمام آن اصول و قوانین از نظر علمی مورد خدشه قرار گرفته است. اعتبار ساقط می

  
 داروین  اول اصل بر انتقاد

ی انتخاب پایه را آن و پذیرفته طبیعی  و کلی قانون یک صورت به را بقاء تنازع  یعنی خود اول اصل داروین

اصلح معرفی کرده است. در صورتی که اگر ما سخن داروین را بپذیریم قطعاً باید از تمام اصول اخلاق و  

ها و تجاوزات که از طرف ستمگران و  فضیلت و عواطف چشم پوشی کنیم و این همه جنگها و خونریزی

 شود را امضا کنیم.  زورمندان و اقویا نسبت به طبقات ضعیف انجام می

گیرد،  ها چیزی جز همان تنازع بقاء داروین نیست که در زندگی بشر صورت میرا این تجاوزات و خونریزیزی

ها و استثمارهای  و اگر ما تنازع بقاء را یک اصل طبیعی و قانون خلقت بدانیم ناچار باید این همه بیدادگری

 ناب ناپذیر بپذیریم.  طبقات قوی و زورمند را نسبت به طبقات ضعیف به عنوان یک قانون اجت

  
 داروین  دوم  اصل بر انتقاد

ی تنازع بقاء و نبردی که برای ادامه زندگی بین  نتیجه در  که اوست اول اصل بر مبتنی  داروین  دوم اصل

برند، این اصل اول داروین به عنوان  آید موجودات قوی موجودات ضعیف را از بین میموجودات بوجود می

 یک قانون رد شد.  

  
 تقاد بر اصل سوم داروین ان

گوید هر موجودی در هر محیط و شرایطی که واقع شود خود را با همان محیط و  داروین طبق اصل سوم می

دهد، به طوری که اگر احتیاج به عضوی داشته باشد آن عضو آهسته آهسته در او ایجاد  شرایط تطبیق می

د باشد آن عضو در اثر عدم استعمال از بین خواهد گردد و اگر عضوی در او برای زندگی در آن محیط زایمی

 رفت.  

این اصل به صورت یک قانون کلی درست نیست، سازش با محیط و تطبیق با شرایط تا حدی در حیوانات و  



شود، ولی کلیت ندارد. زیرا طبق آزمایشات علمی که به عمل آمده یک قسمت مهم از حیوانات  نباتات دیده می

توانند خود را با شرایط  شوند و نمیروند و نابود میتغییر محیط و شرایط زندگی از بین میو نباتات به مجرد 

آید مانند  ماندتغییرات بسیار جزئی و سطحی در آنها به وجود میمحیط وفق دهند و قسمت کمی هم باقی می

 تغییر نوع گردد.  تغییر رنگ، پوست، جثه، حجم بدن و وضع اندام و این تغییرات در حدی نیست که موجب  

کردند را روی درخت گردو قرار داد و  تیکوتت دانشمند طبیعی، کرمهایی را که روی درخت بلوط زندگی می

مشاهده کرد که بیشتر آنها نتوانستند خود را با محیط و شرایط زندگی تطبیق دهند و از بین رفتند. همین 

بت شد که عوض شدن شرایط و محیط زندگی غالباً  ی گیاهان هم به عمل آمد و در نتیجه ثاآزمایش درباره

شود. مثلاً گیاهی که در نمکزار میروید اگر آن را در نقاط پرآب و  موجب از بین رفتن و نابود شدن گیاهان می

 رود. مرطوب ببرند از بین می

  
 داروین   چهارم  اصل بر انتقاد

گردد طبق اصل  ندگی در موجودی ایجاد میز شرایط  و  محیط   اقتضای به که  تغییراتی که است  معتقد  داروین

 شود. های بعدی منتقل میوراثت همان تغییرات به نسل

اما پیشرفت علم وراثت و کشف ژنتیک بطلان این فرضیه را ثابت کرده است. درست است که اصل وراثت در 

و تغییرات عارضی  همه حیوانات و نباتات یک اصل ثابت و مسلم است اما این وراثت در همه صفات اکتسابی 

آید درست همان تغییر به حکم اصل  کرد که هر تغییری که در یک نسل به وجود مینیست. داروین گمان می

 شود.  های بعدی داده میوراثت به نسل

ها اثر بگذارد  شود اگر در ژنگوید که تغییراتی که در موجودی یافت میدر صورتی که ژنتیک و علم وراثت می

ها  گردد؛ ولی اگر تغییرات عارضی و اکتسابی در ژنهای بعدی منتقل میبه خود گرفته و به نسل ی توارثجنبه

 گردد.  های بعد منتقل نمیی وراثت به خود نگرفته و به نسلمؤثرواقع نشود هیچ گاه جنبه

رای پوست زاید  های آنان باز داکنند با این حال نسلهای خود را ختنه میسالیان درازی است که مسلمین بچه

های جمجه و فک و دست  روی آلت هستند و... و آزمایشاتی که باستان شناسان و زمین شناسان روی استخوان

دهد که انسان در نوع خود ثابت و مستقل است و خیلی زودتر  های انسان به عمل آورده نشان میو پا و دندان

 [ 1داده است.]ی حیات میاز میمون در روی زمین تکوین یافته و ادامه

  

 ، سید عبدالکریم هاشم نژاد و سید حسن ابطحی.  4[. پاسخ ما، شماره  1]

 



 ها از نظر استعداد متفاوتند، آیا از نظر ثواب و قرب معنوی هم متفاوتند؟( انسان93

 

   ا از نظر ثواب و قرب معنوی هم متفاوتند؟ها از نظر استعداد متفاوتند، آی ( انسان93 ▲

افراد از نظر استعداد و امکانات با هم فرق دارند و قهراً در رشد و کمال، خدمات و انجام کارهای نیک تفاوت  

دارند، آیا در ترقی و تکامل معنوی و قرب به پروردگار و ثواب و مقام اخروی هم متفاوتند یا خیر؟ و اگر 

 له عدل خداوند چگونه سازگار است؟  تفاوت دارند با مسأ

ج: همان گونه که در خود سؤال ذکر شده است چون افراد از نظر استعداد فرق دارند در کمال و انجام کارهای  

نیک هم متفاوتند، و از آنجا که تکامل معنوی و ثواب و مقام اخروی نتیجه اعمال دنیا است که »الدّنیا مزرعة  

نیا آن چنان است که این جا خودش را بسازد، اگر این جا خودش را کامل بسازد آن  [ انسان در آن د1الآخرة«]

[ ثواب و عقاب نیز تابع اعمال انسان است که }فَمَن یَعْمَلْ  2جا کامل است، اگر ناقص بسازد ناقص است.] 

( بنابراین چون اعمال متفاوت است طبعاً مقام  8زال/مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَیْرًا یَرَهُ وَ مَن یَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا یَرَهُ{ )زل

 اخروی و ثواب و عقاب نیز متفاوت خواهد بود.  

اما این تفاوت در مقام معنوی و ثواب و عقاب اخروی چگونه با مسأله عدل خداوند سازگار است؟ برای  

 روشن شدن جواب ابتدا ببینیم عدل یعنی چه؟  

ر کردن است، و در عرف عام به معنای رعایت حقوق دیگران، در برابر ظلم عدل در لغت به معنای برابری و براب

اند: »والعدل  رود و از این رو عدل را به این صورت تعریف کرده)به معنای تجاوز به حقوق دیگران( به کار می

ده شود. ولی عطاءُ کلّ ذِی حقّ حقّهُ« عدل یعنی به هر موجودی هر آن چه استحقاق دارد به مقدار استحقاقش دا

شود و به معنای »هرچیزی را در جای خود نهادن یا هرکاری را به وجه  گاهی توسعه در معنای عدل داده می

رود. طبق این تعریف عدل مترادف با حکمت؛ و کار عادلانه مساوی با کار  شایسته انجام دادن« به کار می

 حکیمانه است.

عام در نظر گرفت. یکی رعایت حقوق دیگران و دیگری   توان دو مفهوم خاص وحاصل آنکه برای عدل می

باشد. بنابراین لازمه عدل برابر قرار  انجام دادن کار حکیمانه که رعایت حقوق دیگران هم از مصادیق آن می

ها یا همة اشیاء نیست، بلکه عدل آن است که هرکس را به اندازة استحقاقش ستایش یا نکوهش دادن همة انسان

 [ 3و کیفر نمود.]   کرد و پاداش

به عنوان مثال اگر معلمی همة دانش آموزانش را به یک دید بنگرد و همه را یک جور تعلیم دهد و یک جور  



کند برای همه یکسان باشد آنگاه برخی از شاگردان او به خاطر  امتحان کند و سئوالات امتحانی که طرح می

متحانات به خوبی یا اصلاً برنیاید و برخی دیگر از  کودنی و کم هوشی، یا به خاطر کوشش نکردن از عهدة ا

شاگردان به علت استعداد قوی و کار خوب سئوالات امتحانی را کاملاً جواب بدهند و معلم به هرکدام از آنها بر 

های امتحانی نمره بدهد، قهراً نمرات مختلف خواهد بود و این عین عدل است؛ چون عدالت این  طبق جواب

ها را جمع کند و بعد بین همة دانش آموزان به طور مساوی قسمت کند، عدالت این  همة نمرهنیست که معلم 

 [ 4است که به هرکدام آنچه را که استحقاق دارد بدهد.]

ظاهراً منشأ سئوال این است که خدا آفریننده موجودات است و هر تفاوتی که هست از او به وجود آمده است  

ها را متفاوت آفریده، بعد به حساب تفاوت هایشان با  ه دست خداست؛ اول آنها بها و اختلافو همه تفاوت

 ها رفتار کرده است! این با عدالت چگونه سازگار است؟ آن

ها مستقیماً آفریدة دست خدا نیست بلکه لازمة نظام علّی و معلولی و ذاتی خود  در جواب باید گفت این تفاوت

ولی یک خصوصیتی وجود دارد که آن را علت این معلول نموده است باشد. در ذات علت هر معلموجودات می

و نیز در ذات معلول یک خصوصیتی است که آن را معلول این علت نموده است، بنابراین ارتباط هر معلول با  

 [ 5خیزد.] علت خودش از ذات علت و ذات معلول برمی

باشد. در اینجا نظر  اثر لاینفک علتش می ها حاصل نظام علّی و معلولی اوست و هر معلولیپس این تفاوت

ها را ذکر  های خَلقی و خُلقی و استعدادهای انسانها و اختلافحضرت امام خمینی)ره( دربارة علت تفاوت

فرمایند:  باشند: ایشان میها آفریده نیستند بلکه لازمة علتشان میها و تفاوتنماییم تامعلوم گردد این اختلافمی

ها و بدیها و گرایش به موجبات سعادت یا  ها و اشتیاق به خوبیفاوت و اختلاف نفوس انسان»علت و منشأ ت 

 شویم: شقاوت امور فراوانی است که ما مهمترین آنها را یادآور می

 علت اول: تغذیه

که  باشند. از آنجا منشأ تفاوت، اختلاف افاضه به مواد مستعد پذیرش فیض است، و منشأ اختلاف افاضه مواد می

های حاصل از آنها متفاوت خواهد بود؛  غذاها از نظر لطافت و عدم لطافت با یکدیگر فرق دارند ناگزیر نطفه

بنابراین چنانچه نطفه از غذاهای لطیف و صاف تولید شده باشد، استعداد خاصی برای پذیرش صورتی خواهد 

های تولید شده از غذاهای لطیف و  های حاصل از غذاهای کثیف و کدر و یا نطفهداشت که با آن چه نطفه

 پذیرند، متفاوت است.  کثیف می

 علت دوم: صلب پدر 

گردد اصلاب رجال و روحیات آنها و  از دیگر امری که باعث تفاوت نفوس و گرایش به خوبی و بدی می

 باشد.  بلندی پشتها و عدم آن می



 علت سوم: رحم مادر 

اولادهاست؛ مثلاً از حیث حرارت و برودت، از حیث پاکی و  رحم مادران از جهات مختلف موجب اختلاف در 

طهارت، حتی فرح و شادی و غم و غصه و گرفتگی مزاج و صحت و سلامت بدن مادر. همه و همه در خلقت  

 اند.  و خلق اولاد دخیل

 علت چهارم: شیر مادر 

متفاوت است و هکذا تمام    کند با شیر در حال نشاط و سرورشیری که در حال پریشانی روحی مادر تناول می

 خورد.  غذاهایی که مادر می

 های آموزشی و پرورشیعلت پنجم: محیط 

وقتی طفل بزرگتر شد و غذاخور گردید عوامل دیگری وجود دارد که موجب اختلافات خَلقی و خُلقی است و  

رفاقت داشته باشد  هایی تربیت گردد و با چه اشخاصیرود این که با چه علوم و تربیتوقتی بچه مدرسه می

 [6شود.]همه موجب تفاوت و اختلاف می

ها و استعدادهای آنها در کمال و رشد معلولاتی هستند که  بنابراین تفاوت و اختلاف در خلقت و خلق انسان

شود. »و لذا اگر ها میباشند و خصوصیاتی که در ذات این علل است موجب این تفاوتناشی از عللشان می

اصلاب شامخه قرار گرفت و سپس از طرف امهات نیز در ارحام پاک پرورش داده شد و وقتی  نطفة شخص در 

ی یک زن عاقله بود که از اغذیه لطیف گرفته شده، سپس به تدریج رشد یافت تا  هم که به دنیا آمده، شیراز سینه

موجودی ذات وجودش نوبت به تربیتش رسید و با تربیت روحانی تربیت یافت طبیعی و بدیهی است که چنین  

باشد در صفا در کمال و صاف و ضیاء و روشنی است و این موجود معتدل که مستعد قبولی فیوضات غیبیه می

و زلالی و استعداد طوری است که: }یَکَادُ زَیتُهَا یُضِیءُ وَلَولَم تَمسَسهُ نَارٌ{؛ روغنش روشنی بخشد هرچند آتش  

 [ 8[و]7به آن نرسیده باشد«]

وجودی که از تغذیه و پدر و مادر و مربیانی این چنین برخوردار نیستند. حاصل آنکه این تفاوتها در  بر خلاف م

ها آفریدة دست پروردگار نیستند بلکه لازمة نظام علّی و معلولی و ذاتی  ها و بدیاستعداد و اشتیاق به خوبی

استحقاقش پاداش و جزاء دهد نه به   باشند. بنابراین عدل آن است که هرکسی را به اندازةخود موجودات می

 طور مساوی.  

  

 [. کنوز الحقایق، مناوی، باب دال.  1]

 . 624، ص 4( ج1377[. شهید مطهری، مجموعه آثار )انتشارات صدرا، چاپ چهارم، 2]

[. محمد تقی مصباح یزدی، آموزش عقاید )سه جلد در یک جلد( انتشارات سازمان تبلیغات اسلامی، جاپ  3]



 .  163  – 162، ص1378سوم، 

 . 126ص  ،1ج( 1377 هشتم،  چاپ  صدرا، انتشارات ) آثار  مجموعه مطهری،  شهید[. 4]

 .  131 و  126ص مدرک،  همان[. 5]

 .  109  ـ 105ص( 1368 خرداد  اول، چاپ  امام، آثار نشر و تنظیم مؤسسه ) امام  دیدگاه از الهی  عدل [. 6]

 . 35/نور [. 7]

 . 109( ص1368سه تنظیم و نشر آثار امام، چاپ اول، خرداد مؤس) امام  دیدگاه از الهی  عدل [. 8]

 

 شود؟ ( آیا گناه شرک بخشیده می94

 

   شود؟( آیا گناه شرک بخشیده می94 ▲

( چیست؟ و آیا  116و  48ذَالِکَ لِمَن یَشَاءُ{ )نساء/  مراد از آیة شریفة }إِنَّ اللهَ لایَغْفِرُ أن یُشْرَکَ بِهِ وَ یَغْفِرُ مَا دُونَ

 شرک با توبه هم قابل بخشش نیست؟ انواع شرکی را که موجب کفر و قابل بخشش نیست، بیان فرمایید؟ 

ج: الف( توبه اختصاص به یک گناه خاص ندارد؛ بلکه آدمی از هر گناهی حتی شرک، توبه کند آمرزیده  

اند و  ن آیه شریفه امکان شمول عفو الهی نسبت به غیر مشرکینی است که گناهی کردهشود. بنابراین منظور ایمی

 اند.های خود پشیمان شوند، از دنیا رفتهتوفیق »توبه« نیافته اند؛ یعنی قبل از آن که از کرده

 ب( انواع شرک عبارتند از: 

 . نظری؛ 1

 . عملی. 2

شود که در هر شکل و صورت  عتقاد به چند مبدئی گفته میشود به: الف( »شرک ذاتی«: به انوع نظری تقسیم می

 شود و سبب خروج ازجرگة اهل توحید و اسلام است. آن »شرک جلی« محسوب می

 ب( »شرک صفاتی« این نوع شرک »شرک خفی« است و موجب خروج از حوضة اسلام نیست.  

به دو قسم خفی و جلی تقسیم   ج( »شرک افعالی« )در خالقیت، ربوبیت، مالکیت، حکومت و...( که هریک

 شود که مراتب خفی آن موجب خروج کلی از جرگة اهل توحید و اسلام نیست.  می

شود؛  شرک در پرستش و عبادت که در حقیقت از نوع شرک عملی است و به دو نوع خفی و جلی تقسیم می



 شود. شرک جلی آن موجب خروج از حوضة اسلام می

همة انواع شرک که ذکرشان به میان آمده، اگر مرتکبان آن موفق به »توبه«  آن چه مسلم است، این است که 

 شان خواهد شد. شوند، عفو الهی شامل

شود، مثل: توبه، کارهای نیک، شفاعت، پرهیز از گناهان»کبیره« که  عواملی که باعث بخشودگی از گناه می

این آیة شریفه ندارد؛ چون آمرزش غیر  شود. پس عفو الهی منافاتی با موجب بخشش از گناهان »صغیره« می

 شرک نیز معلق به مشیت الهی شده است.

  

 

 ( آیا توسل به غیر خدا شرک است؟ 95

 

   ( آیا توسل به غیر خدا شرک است؟95 ▲

سورة فاطر }وَ الَّذِینَ تَدْعُونَ مِن   13ابن تیمیّه برای اثبات مدعای خود که توسل به غیر خدا شرک است، به آیة  

 دُونِهِ مَا یَمْلِکُونَ مِن قِطْمِیر{ استدلال کرده است، لطفاً این آیة شریفه را توضیح داده، این شبهه را پاسخ دهید. 

 (؛ 13نِهِ مَا یَمْلِکُونَ مِن قِطْمِیر{ )فاطر/ج: }وَ الَّذِینَ تَدْعُونَ مِن دُو

پرستید[ حتی به اندازة پوست نازک هستة خرما حاکمیت ]و مالکیت[  خوانید ]و می»وکسانی را که جز او را می

 ندارند«. 

ها به  ها هستند و تعبیر به »والذین« که معمولاً برای جمع مذکر عاقل است، در مورد بتمقصود از »والذین« بت

ها از این موجودات داشتند که قرآن همان تعبیر آنان را بیان کرده و سپس به شدت آن  خاطر توهمی است که آن

 کند. را رد می

وهابیان برای بریدن ارتباط مسلمانان از پیامبراسلام)ص( و پیشوایان بزرگ از راه توسل و شفاعت طلبیدن، به  

خوانید ـ حتی  گوید: تمام کسانی را که غیر از خدا مید قرآن میاناند، و گفتهاین آیه و مانند آن تمسک جسته

سوره اعراف آمده  197کنند ویا چنان که در آیه  شنوند واگر بشنوند اجابت نمیپیامبران! ـ سخن شما را نمی

 {؛است: }وَ الَّذِینَ تَدْعُونَ مِن دُونِهِ لَا یَسْتَطِیعُونَ نَصْرَکُمْ وَ لَا أنفُسَهُمْ یَنصُرُون

توانند شما را یاری کنند و نه حتی خویشتن را در برابر مشکلات یاری خوانید نمی»کسانی را که غیر از خدا می



 دهند«.

و مانند این گونه آیات، افزون بر این که مقصود از دعا در آیه، عبادت است و شکی نیست که عبادت غیر خدا 

ست؛ به این ترتیب، هرگونه توسل به ارواح پیامبر)ص( و  شرک است، ولی خواهد آمد که توسل غیر از عبادت ا

شمرند! در حالی که یک نگاه ساده به آیاتی که قبل از این  کنند و آن را مخالف توحید میامامان)ع( نفی می

باشد، چرا که در همه  ها میآیات و بعد از آن است، برای درک این حقیقت کافی است که منظور از آن بت

پنداشتند و ها را شریک خدا میهایی است که آنها در میان است، سخن از سنگ و چوبز بتها سخن ااین

سورة فاطر آمده است: }إِن تَدْعُوهُمْ لَا یَسْمَعُواْ  14برای آن هاقدرتی در برابر قدرت خدا قائل بودند، در آیة  

 دُعَاءَکم{؛ 

 شنوند«.ها را بخوانید صدای شما را نمی»اگر آن

شنوند، در حالی که وهابیت با  ها هستند که صدایی نمیها مربوط است؛ زیرا تنها آنبه طور قطع به بتاین آیه 

خواهند منکر توسل به پیامبر و امامان)ع( در حیات و ممات بشوند، در حالی که  تمسک به این گونه آیات می

کنند، در حالی که قرآن  هم میشنوند و اجابت شک صدای ما را میپیامبران و امامان در حال حیات، بی

 (؛ 14ّْ{ )فاطر/فرماید: }وَ لَوْ سمَِّعُواْ مَا اسْتَجَابُوا لَکمُ می

 گویند«. »و اگر بشنوند به شما پاسخ نمی

ها  از این گذشته چه کسی است که نداند انبیا و اولیا، هم چون شهدای راه خدا که قرآن با صراحت از حیات آن

تر  تر و وسیعدانیم در حیات برزخی، فعالیت روح گستردهبرزخی هستند، و می گوید، دارای حیات سخن می

شک توسل  های مادی و تعلقات دنیوی رهایی یافته، این از یک سو و از سوی دیگر بیاست، چرا که ازحجاب

ف آن است  ها در برابر خداوند استقلالی قائل شویم، بلکه هدبه این ارواح پاک نه به این معناست که برای آن

ها در پیشگاه خدا مدد بطلبیم و از احترام و عظمتی که در درگاه خداوند دارند کمک که از آبرو و جاه و مقام آن

بخواهیم که این عین توحید و عبودیّت پروردگار است؛ بنابراین، همان گونه که در قرآن کریم به صراحت در  

کنند: }مَن ذَا الَّذِى یَشْفَعُ عِندَهُ إِلاّ بِإِذْنِهِ...{  ا شفاعت میها به اذن و فرمان خدفرماید: آنمسئله شفاعت می

 (؛ 255)بقره/

 »چه کسی است که بتواند در درگاه خدا جز به فرمان او شفاعت کند«.

تواند آیات صریح توسل را انکار  هم چنین توسل به آنان نیز از همین راه و همین رهگذر است. چه کسی می

شرک بپندارد و در مقابل قرآن بایستد و دم از توحید بزند، جز جاهلان مغروری که قصد تفرقه  کند و یا آن را 

ها در مشکلات به  خوانیم که آنانداختن میان مسلمانان را دارند؛ از این رو در حالات صحابه پیامبر)ص( می

»آلوسی« احادیث فراوانی در جستند. بعضی مفسران اهل سنّت مانندآمدند و توسل میکنار مزار پیامبر)ص( می



گوید: »بعد از تمام این گفتگوها، من مانعی در  این زمینه نقل کرده و پس از گفت وگو دربارة این احادیث می

بینم، چه در حال حیات و چه درحال ممات.« سپس کسان  توسل به پیشگاه خداوند به مقام پیامبر)ص( نمی

 [ 1کنند.]ها اعتراف مییز بر آن افزوده و به جواز توسل به آندیگر که در پیشگاه خدا مقامی دارند را ن

  

، نشر مؤسسة الاعلمی للمطبوعات،  238، ص8[. مجمع البیان فی تفسیر القرآن، امین الاسلام طبرسی، ج1]

، نشر دار المعرفه، بیروت /  537بیروت / تفسیر الجلالین، جلال الدین المعلی و جلال الدین السیوطی، ص

، نشر دارالکتب الاسلامیة / الموسوعة  218ـ   216، ص18مونه، آیت الله مکارم شیرازی و همکاران، ج تفسیر ن

، نشر مجمع الفکر الاسلامی، قم / الاغاثه بادلة  16ـ    15، ص3الفقهیة المیسرة، شیخ محمد علی انصاری، ج

الاردن / التنذیر بمن عدد  ، نشر مکتب الامام النووی عمان، 32ـ   31الاستغاثة، حسین بن علی السقاف، ص 

 ، نشر دارالامام النووی. 32التوحید، حسن بن علی السقاف، ص 

 

 روند؟¬( آیا پیروان ادیان آسمانی و ستاره پرستان با انجام عمل صالح به بهشت می 96

 

   روند؟¬( آیا پیروان ادیان آسمانی و ستاره پرستان با انجام عمل صالح به بهشت می96 ▲

 سورة بقره آمده است:  62در آیة مبارکه  

لَهُمْ أجْرُهُمْ وَ الصَّابِِّئِینَ مَنْ آمَنَ بِاللهِ وَ الْیَوْمِ الآخِرِ وَ عَمِلَ صَالِحًا فَ  }إِنَّ الَّذِینَ آمَنُوا وَ الَّذِینَ هَادُوا وَ النَّصَارَى

 {عِندَ رَبِّهِمْ وَ لاخَوْفٌ عَلَیهِّْمْ وَ لاهُمْ یَحْزَنُونَ

»که هر مسلمان و یهود و نصارا و ستاره پرست که از روی حقیقت، به خدا و قیامت ایمان آورد و نیکو کاری  

 ین نخواهد شد«.پیشه کند، البته از خدا پاداش نیک یابد و هیچ گاه )در دنیا و عقبی( اندوهناک و غم

با توجه به این آیه هر شخص با هر دین، آن هم یک دین درست؛ یعنی در دین خودش مؤمن باشد، به بهشت  

تر است. اگر  رود. آیا بهشت این افراد با بهشت ما، مسلمانان یکی است؛ در صورتی که دین ما از آنها سختمی

های دین اسلام را رعایت  رتی دارد که ما محدودیتتواند به بهشت برود، پس چه ضروانسان با هر دینی می

توانیم مسیحی باشیم و تمام اعمال دین مسیحیت را انجام دهیم و به بهشت برویم. لطفاً  کنیم؛ یعنی این که می

 توضیح دهید.  



  ج: در آغاز اسلام برای بسیاری از مسلمانان این سؤال مطرح بود که اگر فقط دین اسلام راه نجات است، پس

اند و زمان پیامبر اسلام را درک  تکلیف نیاکان و پدرانشان که دارای مذاهب دیگر )یهودی، مسیحی و...( بوده

 شود؟ آیا آنان اهل نجات و سعادت نیستند؟  اند چه مینکرده

فرماید: هرکس که در عصر خود به پیامبر بر حق و کتاب آسمانی  این آیه از جهتی به این پرسش نظر دارد و می

زمان خویش، ایمان آورده و عمل صالح کرده، اهل نجات است. بنابراین، یهودیان مؤمن و صالح العمل قبل از  

ظهور مسیح اهل نجاتند؛ همان گونه که مسیحیان مؤمن و صالح العمل قبل از ظهور پیامبر اکرم)ص( اهل نجاتند  

یک چیز بوده و خواهد بود و آن ایمان  های گذشته،  و...؛ یعنی ملاک سعادت و نجات، در این زمان و زمان

خالص و عمل صالح است، و مسلم است که ایمان خالص و عمل صالح در پرتو اطاعت از دستورهای الهی که  

آید؛ بنابراین لازمة ایمان به خدا در زمان  شود به دست میدر هر زمان به واسطة پیامبرش به مردم ابلاغ می

و اطاعت از او، و در زمان حضرت عیسی ایمان به حضرت عیسی و  حضرت موسی، ایمان به حضرت موسی  

دستورهای او و لازمة ایمان به خدا در زمان حضرت محمد)ص( ایمان به ایشان و عمل به فرامین آن بزرگوار  

است و کسی که به ایشان ایمان نیاورد و مسلمان نشود، ایمانش به خدا ناقص است؛ در نتیجه اهل نجات و  

ها بخواهند به کتاب خود و دستورهای پیامبر  هد بود. علاوه بر این اگر یهود و نصاری و مانند آنسعادت نخوا

های  پیشین خود عمل کنند، در این صورت هم باید به پیامبر اسلام ایمان بیاورند و مسلمان شوند؛ زیرا در کتاب

آمده است؛ پس اگر ایمان نیاورند و    ها بشارت به ظهور پیامبر اسلام با ذکر صفات و علایم معین آسمانی آن

 [ 1اند.] پیامبری او را قبول نکنند به کتاب و دستور پیامبر خودشان هم عمل نکرده

  

 ، دارالکتب الاسلامیة.  282، ص 1[. تفسیر نمونه، آیت الله مکارم شیرازی، ج1]

 

 ( سیمای منافق در قرآن کریم97

 

   ( سیمای منافق در قرآن کریم97 ▲

های بقره، آل  ها و اوصاف منافقان را بیان کرده است؛ مانند: سورههای زیادی نشانهج: الف( قرآن مجید در سوره

 عمران، نساء، مائده، انفال، توبه، عنکبوت، احزاب، نور، محمد، فتح، حدید، مجادله، حشر، منافقون.  



 ای آنان عبارتند از:  هبرخی از ویژگی

کنند؛ ولی در دل آنان از ایمان خبری نیست. }وَ مِنَ  ـ ایمان ظاهری دارند؛ منافقان با زبان اظهار ایمان می1

 ( 8النَّاسِ مَن یَقُولُ ءَامَنَّا بِاللهِ وَ بِالْیَوْمِ الآخِرِ وَ مَا هُم بِمُؤْمِنِینَ{ )بقره/

گویند:  رسند میشوند؛ به مؤمنان که مییان هر جمعیتی با آنان همصدا میآیند و در مـ هر روز به رنگی در می2

گویند: }إنّا مَعَکُمْ{ )ما با شمائیم( شوند، می}آمنّا{ )ما ایمان آوردیم(؛ ولی هنگامی که با مخالفان روبرو می

 ( 14)بقره/

رند. }وَ إِذَا قِیلَ لَهُمْ آمِنُواْ کَمَا  پنداـ خود را عاقل و هوشیار و مؤمنان را سفیه و ساده لوح و خوش باور می3

 ( 13آمَنَ النَّاسُ قَالُوا أنُؤْمِنُ کَمَا آمَنَ السُّفَهَاءُ ألَا إِنَّهُمْ هُمُ السُّفَهَاءُ وَ لَکِن لایَعْلَمُونَ{ )بقره/

واْ فىِ الْأرْضِ قَالُواْ إنَِّمَا  ـ داعیه اصلاح طلبی دارند؛ در حالی که مفسد واقعی هستند. }وَ إِذَا قِیلَ لَهُمْ لاتُفْسِدُ 4

 ( 11نحَّْنُ مُصْلِحُونَ{ )بقره/ 

دارند. }الْمُنَافِقُونَ وَ الْمُنَافِقَاتُ بَعْضُهُم مِّن بَعْضٍ یَأمُرُونَ  ـ مردم را به »منکرات« تشویق و از »نیکی ها« باز می5

 ( 67دِیهَُّمْ نَسُوا اللهَ فَنَسِیهَُّمْ إِنَّ الْمُنَافِقِینَ هُمُ الْفَاسِقُونَ{ )توبه/بِالْمُنکَرِ وَ یَنْهَوْنَ عَنِ الْمَعْرُوفِ وَ یَقْبِضُونَ أیْ

شوند. }یخدِعُونَ اللهَ وَ الَّذِینَ آمَنُواْ وَ مَا یَخْدَعُونَ  ـ برای رسیدن به اهداف خود از راه خدعه و نیرنگ وارد می6

 (9إِلَّا أنفُسَهُمْ وَ مَا یَشْعُرُونَ{ )بقره/

برند( و عبادت و  اند. )از راز و نیاز با خدا لذت نمیحالیایستند، غرق کسالت و بیهنگامی که به نماز میـ 7

کُسَالى    عمل نیکشان ریایی است. }إِنَّ الْمُنَافِقِینَ یخَُّادِعُونَ اللهَ وَ هُوَ خَادِعُهُمْ وَ إِذَا قَامُوا إِلىَ الصَّلَوةِ قَامُوا

 ( 142لایَذْکُرُونَ اللهَ إِلاّ قَلِیلاً{ )نساء/ یُرَاءُونَ النَّاسَ وَ

ـ جاسوسان کفار و در نهان مشوق آنان برای جنگ با مسلمانند: }ألَمْ نَسْتَحْوذِْ عَلَیْکُمْ وَ نَمْنَعْکُم مِّنَ الْمُؤْمِنِینَ{ 8

 (؛ 141)نساء/

و عدم تسلیم در برابر مؤمنان، تشویق  گویند: مگر ما شمارا به مبارزهای نصیب کافران گردد به آنان می»اگر بهره 

 کردیم؟«. نمی

یَوْمِ یَلْقَوْنَهُ بِمَا أخْلَفُوا الله مَا وَعَدُوهُ وَ بِمَا   ـ پیمان شکن و دروغگو هستند. }فَأعْقَبهَُّمْ نِفَاقًا فىِ قُلُوبهِّمِْ إِلى9َ

 ( 77کَانُوا یَکْذِبُونَ{ )توبه/ 

ّْ رَجُوا فِیکمُ مَّا زَادُوکُمْ إلَِّا خَبَالًا وَ لَأوْضَعُواْ خِلالَکُمْ یَبْغُونَکُمُ الْفِتْنَةَ وَ فِیکمُـ فتنه گر و تفرقه افکنند. }لَوْ خ10َ

ظَهَرَ أمْرُ الله وَ   جَاءَ الْحَقُّ وَ  سَمَّاعُونَ لهَُّمْ وَاللهُ عَلِیمُ بِالظَّالِمِینَ لَقَدِ ابْتَغَوُا الْفِتْنَةَ مِن قَبْلُ وَ قَلَّبُواْ لَکَ الْأمُورَ حَتىَ

 (48ـ   47هُمْ کَارِهُونَ{ )توبه/

 ـ سوگند دروغ یکی از ابزار کار آنان برای گمراه کردن مردم است.  11



 (  56ّْ وَلَاکِنَّهُمْ قَوْمٌ یَفْرَقُونَ{ )توبه/}وَیحَّْلِفُونَ بِاللهِ إِنهَُّّمْ لَمِنکُمْ وَمَا هُم مِّنکمُ

فریبنده دارند: }وَ إِذَا رَأیْتَهُمْ تُعْجِبُکَ أجْسَامُهُمْ وَ إِن یَقُولُواْ تَسْمَعْ لِقَولهِِّمْ{   ـ ظاهری آراسته وزبانی چرب و12

 (؛  4)منافقون/ 

بینی جسم و قیافه آنان تو را در شگفتی فرو میبرد؛ و اگر سخن بگویند، به سخنانشان  »هنگامی که آنها را می

 گوش فرا میدهی«.

های خود بیمناکند. }یحَّْذَرُ الْمُنَافِقُونَ أن تُنزََّّلَ عَلَیْهِمْ سُورَةٌ تُنَبِّئُهُم بِمَا فىِ  و نقشه ـ از افشا شدن انحرافات13

 ( 64{ )توبه/قُلُوبهِِّمْ قُلِ اسْتهَّْزِءُوا إِنَّ اللهَ مُخْرِجٌ مَّا تحَّْذَرُون

نَافِقِینَ فىِ الدَّرکِ الْأسْفَلِ مِنَ النَّارِ وَ  ـ درفروترین درکات دوزخند و برای آنها یاوری نخواهد بود. }إِنَّ الم14ُّْ

 ( و... 145لَن تجَِّدَ لَهُمْ نَصِیراً{ )نساء/ 

 ها و اوصاف و... منافقان است، عبارتند از:برخی از آیاتی که در مورد نشانه

  8ـ1ون/ ؛ منافق20 ـ14؛ مجادله/20ـ12؛ احزاب/50 ـ47؛ نور/ 87ـ73و  70ـ42؛ توبه/143 ـ135؛ نساء/20ـ8بقره/

 [ 1و...]

ب( آری، در اصطلاح شرع، کسی که وجود خدا، وحدانیت او، روز جزا، رسالت انبیا و یا یکی از ضروریات  

 شود: شود؛ کفر چنین شخصی به دو قسم تقسیم میدین را منکر باشد، کافر محسوب می

 فطری و ملّی 

اش یکی از  گفته بعضی، هنگام انعقاد نطفهمرتد فطری کسی است که از آغاز بلوغ به فطرت اسلام بوده و یا به 

پدر و مادرش مسلمان باشند؛ و مرتد ملی کسی است که از ابتدا کافر بوده و سپس مسلمان شده، آن گاه به کفر  

 گراییده باشد.  

شود؛  هریک از این دو قسم، احکام خاصی دارد؛ از جمله آن که توبة مرتد ملی در محاکم قضایی پذیرفته می

 [ 2شود و باید به قتل برسد.]ة مرتد فطری پذیرفته نمیولی توب

  

[. ر.ک: تفسیر المیزان، علامه طباطبایی/تفسیر نمونه، آیة الله مکارم شیرازی و دیگران/ تفسیر نور، محسن  1]

، مؤسسه امام صادق)ع( /نفاق در  178ـ    6، ص4قرائتی، ذیل آیات مذکور/منشور جاوید، جعفر سبحانی، ج

 حمد خاتمی.  قرآن، سید ا 

 ، نشر اسلامی.  330ـ   327، ص2[. ر.ک: تحریر الوسیله، امام خمینی)ره( ج2]

 



 ( بدا به چه معناست و چرا شیعیان به آن معتقدند؟ 98

 

  ( بدا به چه معناست و چرا شیعیان به آن معتقدند؟98 ▲

داء« با الف ممدودة بر وزن »سماء«. بداء از نظر لغت و اصطلاح اسم مصدر و مشتق از »بدو« ج: بداء در لغت: »ب

به معنای ظاهر شدن و اشکار گشتن و نیز به معنای رأی جدید است یعنی شخصی در گذشته رأی نادرستی  

ا کردن به امر  ها به معنای علم پیدداشت ولی هم اکنون رأیی پسندیده را گزینش کرده است. علاوه بر این

 [1مجهول به کار رفته است.] 

ها به قبول و  بداء در اصطلاح: دانشمندان اسلامی در تعریف بداء مفاهیم گوناگونی را ذکر کرده و بر اساس آن

اند، به همین دلیل اختلافات آنان در این موضوع گاهی جنبه محتوایی نداشته و لفظی است. با  یا ردّ آن پرداخته

 توان آنان را به دو دسته تقسیم کرد:  ت تعاریف مطرح شده میتوجه به ماهی 

ـ تعاریفی که بیشتر با تکیه بر مفاهیم لغوی »بداء« که دلالت بر نوعی ظهور بعد از اخفاء و علم بعد از جهل  1

 دارد ارائه شده و به عنوان موضوعی از موضوعات کلامی مطرح گشته است.  

ی بداء دارای مفهومی جدید همراه با وجود متشابه و  دگرگون گشته و واژه  ـ تعاریفی که مفاهیم لغوی در آن2

 متناسب در ارتباط با مفاهیم لغوی شده است.  

 شوند:  طرفداران تعاریف نخست خود دو دسته می

اند چنان که بیشتر علمای اهل سنت بداء را به  الف( کسانی که به مخالفت با بداء در ارتباط با خدا پرداخته

اند و آن را مستلزم  دانسته، معنا کردهی الهی در اثر آگاهی ذات حق از چیزی که نمیای تبدّل رأی و اراده معن

 [ 2اند.]نقص در ذات باری تعالی و محال و کاملاً مردود شمرده

( کسانی که انتساب بداء را حتی به معنای نخست آن »به خداوند به شرط حقیقی نبودن انتساب به خدا،  ب

اند. به این بیان که منظور از »بداالله« این است که خداوند اسباب بدا و تبدل رأی را برای مخلوق  دانسته مجاز

دانسته آگاه کرد نه این که خداوند در اثر آگاهی از آن چه  خود ایجاد کرد یا خداوند او را از آن چه که نمی

 [ 3دانسته دچار تبدل رأی شده است.]نمی

د عناصر جهل و نقصان در مفهوم لغوی بداء، انتساب حقیقی این واژه به ذات باری تعالی  مسلماً به دلیل وجو

مردود است پس بایستی در تعریف آن به دنبال مفهوم جدیدی بود که تنها شباهت به مفهوم لغوی دارد، بی آن  

ف دسته دوم نهفته که دلالت بر نقصانی در ذات باری تعالی داشته باشد و این همان چیزی است که در تعاری 



 [ 4اند.]است، طرفداران بداء در حق خداوند بیشتر به مفاهیم اصطلاحی مستقل رو آورده

  
 های موافقان بداءرویکرد

تمام آن چه که گذشت رویکردهای موافقان بداء به این واژه بود که خود تا حدودی مبهم است و اگر بنا بر فهم 

ن گونه بیانات وافی به مقصود نبوده و بایستی در تعریف واضح و جامع دقیق و تعریف جامعی از بداء باشد ای

اند، گفت: اولاً تمام مسلمانان و حتی شیعه بر علم تام  آن همان گونه که برخی از اندیشمندان معاصر فرموده

 . ای که چیزی بر او پوشیده نیستخداوند به تمام حوادث گذشته، حال و آینده اتفاق نظر دارند به گونه

ثانیاً خداوند با وجود آن چه گفته شده از امر خلق و تدبیر و تربیت عالم فارغ و برکنار نیست بلکه سرنوشت  

ها و بندگان الهی هم چنان در دست خدا بوده که بر اساس اعمال و رفتار نیک و بد انسان متحول و متغیر  انسان

تقدیر الهی در مورد انسان در اثر اعمال نیک و رفتار   شود، بنابر این بداء در اصطلاح یعنی: تغییر سرنوشت ومی

ی او که این مفهوم، تغییر در قدر الهی از جنبه ثبوتی و تحول در علم خدا در لوح محو و اثبات را از پسندیده

نی ی اثباتی به دنبال دارد. این تعریف چیزی است که شیعه به دنبال اثبات آن بوده و دارای اثر تربیتی فراواجنبه

در جامعه اسلامی است و با کمال تأسف مخالفان با توجه به مفاهیم لغوی و نادرست به ردّ آن پرداخته و جامعه  

 سازند. اسلامی را از آثار تربیتی آن محروم می

  
 بداء  در نزاع موضوع  تعیین

ه ذات باری تعالی  ب واژه این  لغوی  مفهوم انتساب از عبارت  را عقیدتی  بحث این  در نزاع موضع بداء مخالفان

 دانند.دانسته و با استناد به لوازم مفهوم لغوی که جهل و نقصان است آن را در حق خداوند محال می

در حالی که موافقان بداء تعریف اصطلاحی خاصی را که مغایر با تعریف لغوی اوست و تنها اشاره به تغییر  

قرار داده و آن را موضوع نزاع خود با مخافان بداء معرفی  مقدرات الهی در اثر تغییر رفتار انسان دارد، مدّ نظر 

اند و این مفهوم یعنی تأثیر عمل و رفتار پسندیده و ایمان شخص در تحوّل مشیّت الهی امری است که نزد  کرده

ی رحم، صدقه و سایر اعمال نیک  مخالفان بداء نیز مورد قبول واقع شده است چه آن که ایشان تأثیر دعا، صله

توان مفهوم واحدی را به عنوان  پذیرندو بنابراین نمیها میدر رفع مقدرات و قضا و قدر الهی و تغییر آنرا 

های عقیدتی  ی بداء را در موضع گیریتوان واژهمحور اختلاف و محل نزاع در بحث بداء دانست، بلکه تنها می

 ر هر دو جایگاه باشد. موافقان و مخالفان یافت بی آن که دارای محتوا و مفهوم یکسان د

  
 قرآن  در بداء

ی او امری است که در ی اعمال نیک و پسندیدهوسیله به  شده تعیین انسان  برای که  مقدرات  و سرنوشت تغییر



 بسیاری از آیات قرآن به آن تصریح شده است. 

خداوند سرنوشت هیچ قوم )و ملتی( را تغییر  (؛ »11ـ }اِنَّ الله لا یُغیِّرُ مَا بقَومٍ حتّی یُغَیِّرُ ما بِاَنْفُسِهِم{ )رعد/1

 دهد مگر آن که آنان آن چه را در خودشان است تغییر دهند«. نمی

فرماید که تغییر سرنوشت یک قوم بسته به تغییر رفتار ایشان است و خداوند  در این آیه خداوند به صراحت می

بنابراین هرگونه دگرگونی در منش و روش  دهد مگر بر حسب اعمال ایشان، پس مقدرات آن قوم را تغییر نمی

 عملی بشر موجب دگرگونی در سرنوشت ایشان است. 

(؛ »این به خاطر آن است 53ـ }ذلک بِاَنَّ اللهَ لَمْیَکُ مُغَیِّراً نعِمَةً اَنْعَمَها عَلی قَومٍ حتّی یُغَیِّرُوا مَا بِاَنْفُسِهِم{ )انفال/ 2

 ها خودشان را تغییر دهند«. دهد جز آن که آناده، تغییر نمیکه خداوند هیچ نعمتی را که به گروهی د 

نَاهُمْ بِمَا کانُوْا  ـ }وَ لَوْ اَهلَ القُری آمنوا وَ اتَّقَوا لَفَتَحْنَا عَلَیْهِمْ بَرَکاتٍ مِنَ السَّماءِ وَ الارْضِ وَ لکِن کَذَّبُوا فَاَخَذ3ْ

 (؛ 53یَکسِبُوْنَ{ )اعراف/

کردند، برکات آسمان و زمین را بر آنها  آوردند و تقوی پیشه میها، ایمان می»و اگر اهل شهرها و آبادی

 ها )حق را( تکذیب کردند، ما هم آنان را به کیفر اعمالشان مجازات کردیم«. گشودیم ولی آنمی

ایمان و عمل صالح علتی مؤثر در جهت نزول نعمات الهی از آسمان و زمین دانسته شده و در مقابل معیشت  

 ها معلول کفر آنان معرفی شده است.  های مقدر شده برای برخی انسانو گرفتاری سخت

(؛ »و هر کس از یاد من رویگردان شود زندگی  124ـ }وَ مَنْ اَعْرَضَ عَنْ ذِکْرِی فَانَِّ لَهُ مَعِیْشَةً ضَنْکاً{ )طه/ 4

 )سخت و( تنگی خواهد داشت«. 

(؛ »و )همچنین به  7رتُمْ لَازیدَنَّکُمْ وَ لَئِنْ کَفَرْتُم اِنَّ عَذابی لَشَدیْدٌ{ )ابراهیم/ـ }وَاِذْ تَأذَّنُ رَبِّکُمْ لَئِنْ شَکَ 5

خاطرآورید( هنگامی را که پروردگارتان اعلام داشت، اگر شکرگذاری کنید )نعمت خود را( بر شما خواهم  

 افزود و اگر ناسپاسی کنید مجازاتم شدید است«.

اند، پس عمل  نعمت عامل فزونی و کاستی نعمات الهی در این دنیا دانسته شده در این آیه شکرگذاری و کفران

 کند.  انسان مقدرات او را در این دنیا متحول می

الدنیا و   ـ }فَلَوْ لاکانَت قَریةٌ آمَنَتْ فَنَفَعَها اِیْمانُها اِلّا قَومَ یُونُسَ لَمّا آمنوا کَشَفنا عَنهُم عذابَ الخِزیِ فی الحیاة6

ها ایمان نیاورند )که ایمانشان به موقع باشد و(  (؛ »چرا هیچ یک از شهرها و آبادی98عناهُم اِلی حینٍ{ )یونس/ مَتَّ

به حالشان مفی افتد؟! مگر قوم یونس، هنگامی که ایمان آوردند عذاب رسواکننده را در زندگی دنیا از آنان  

 مند ساختیم«.را بهرهها برطرف ساختیم و تا مدت معینی )تا پایان عمرشان( آن

در این آیه عذاب قوم یونس که پیش از آن از سوی آن پیامبر الهی)ع( پیشگویی شده بود و به این ترتیب، اشاره  

 گردد.  به تقدیر الهی در این زمینه کرده بود با ایمان و عمل صالح قوم او برطرف گشته و متحول می



(؛ »و اگر او از تسبیح  144و  143ینَ * لَلَبِثَ فی بِطْنِه اِلی یَومِ یُبعَثُونَ{ )صافات/ـ }فَلَو لا اَنَّهُ کَانَ مِنَ المُسَبّح7ِ

 ماند«. کنندگان نبود تا روز قیامت در شکم ماهی می

مِ الله فَاَذاقَهاَ اللهُ لِبَاسَ  ـ }وَ ضَرَبَ الله مثلاً قَریَةً کانت آمِنَةً مُطمَئِنَّةً یَأتیها رِزْقُهَا رَغَداً مِنْ کُلِّ مَکَانٍ فَکَفَرَت بِاَنع8ُ

کنند( مثلی زده است:  (؛ »خداوند )برای آنان که کفران نعمت می112الجُوعِ وَ الْخَوفَْ بِمَا کَانُوْا یَصنَعُوْنَ{ )نحل/

های خدا را ناسپاسی  رسید اما نعمتمنطقه آبادی که امن آرام و مطمئن بود و همواره روزیش از هرجا می

 دادند لباس گرسنگی و ترس بر اندامشان پوشانید«.وند به خاطر اعمالی که انجام میکردند و خدا

ی ذیل اشاره کرد: }یَمحُو الله ما یشاءُ  توان به آیهو اگر بخواهیم اصل عقیدتی بداء را در یک آیه بیابیم می

کند و لوح محفوظ نزد  اثبات میویُثبتُ وَ عنده اُمُّ الکتابِ{؛ خداوند هرچه را بخواهد محو و هرچه را بخواهد 

 ( 39اوست.« )رعد/

یهودیها معتقدند که خداوند پس از آفرینش عالم، برنامه کلی و فراگیر برای آن معین فرموده و میگویند که  

ای که خدا تنظیم کرده قرار داده است بی آن که بتواند در گذر زمان  خداوند این جهان را تابع همان برنامه اولیه

[، ولی خداوند در ردّ آنها ضمن اشاره به بسط ید و قدرت خود تصریح به لوح محو 5ییری ایجاد کند] در آن تغ

(؛ 64{ )مائده/کند: }وَ قَالَتِ الْیهَُّودُ یَدُ اللهِ مَغْلُولَةٌ غُلَّتْ أیْدِیهِمْ وَ لُعِنُواْ بمَِّا قَالُواْ بَلْ یَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ و اثبات می

ست خدا )با زنجیر( بسته است. دست هایشان بسته با و به خاطر این سخن از رحمت الهی  »و یهود گفتند: د

 دور شوند، بلکه هر دو دست )قدرت( او گشاده است«. 

  

،  347، ص1م( ج 1988، هق و 1408[. ابن منظور، لسان العرب )نشر داراحیاء التراث العربی، طبع اول، سال 1]

 .  137، ص 1دی، تاج العروس )نشر دارالهدایة( ج. سید محمد مرتضی حسینی زبی348و 

. سید علی علامه فانی  6و  3[. علامه جعفر سبحانی، البداء فی ضوء الکتاب و السنة )نشر امام صادق( ص2]

(  1347اصفهانی، بداء از نظر شیعه، ترجمه سید محمد باقر بنی لنگرودی )انتشارات درسا، چاپ دوم، سال  

 و جمعی از اهل سنت.  به نقل از فخر رازی  64ص

، سید عبدالله موسوی بحرانی محرقی، بحث حول البداء  71[. سید علی علامه فانی اصفهانی، همان، ص3]

 .  30)منشورات مؤسسه الاعلمی، بیروت( ص

 .  25و  23[. سید عبدالله موسوی بحرانی محرقی، همان ص 4]

 (.  از سوره مائده 64[. اشاره به مفهمو آیه بعد دارد. )آیه 5]

 



 ( انواع و اقسام کفر 99

 

   ( انواع و اقسام کفر99 ▲

ج: کفر در لسان قرآن و احادیث دارای معانی متعدد و درجات متفاوتی است و در همه جا کفر به معنای کفر در  

 برابر اسلام نیست، کفر در قرآن بر پنج وجه است: 

 جحود که خود بر دو قسم است: کفر 

دانند و در  ( یکی آنکه بدون دلیل ربوبیت خدا را انکارکند مانند دهریه و ملاحده که همة چیز را از طبیعت می 1

 ای ندارند.  این مورد دلیل قانع کننده

 ( انکار آگاهانه و مغرضانه، چنانکه فرمود: 2

 ( 14مْ ظُلْمًا وَ عُلُوًّا فَانظُرْ کَیْفَ کاَنَ عَاقِبَةُ الْمُفْسِدِینَ{؛ )نمل/}وَ جَحَدُوا بهَِّا وَ اسْتَیْقَنَتْهَا أنفُسُهُ

 »آیات خدا را از روی ظلم و تکبّر انکار کردند و حال آنکه در دل به آن یقین داشتند«. 

 ( کفر عملی: 3

 فرماید:  دیان میاعتنایی کند، خداوند به یهوآن است که احکام خدا را عملاً زیر پا بگذارد و به آن بی

 }أفَتُؤْمِنُونَ بِبَعْضِ الْکِتَابِ وَ تَکْفُرُونَ بِبَعْضٍ...{؛ 

 ورزید؟«. آورید و نسبت به قسمت دیگر کفر می»به قسمتی از کتاب خدا )تورات( ایمان می

د  شود، پس ایمان و کفر در این آیه کفر و ایمان عملی است و شایو بدیهی است که کفر با ایمان جمع نمی

 حدیث امام صادق)ع( که فرمود:  

 [1»اِنَّ تَارِکَ الصَّلاةِ کَافرٌ یَعنِی مِن غَیرِعلمٍ«]

 »به راستی تارک نماز کافر است در صورتی که ترک نماز بدون عذر شرعی باشد«. 

رده  نیز ناظر به همین معنا باشد نه اینکه از نظر اعتقاد کافر باشد، چون یکی از ارکان عملی اسلام را ترک ک

 است، که امام باقر)ع( فرمود: 

 [ 2ءٍ کَمَا نُودِیَ بِالْوَلایَةِ«]»بُنِیَ الْإِسْلامُ عَلَى خَمْسٍ الصَّلاةِ وَ الزَّکَاةِ وَ الْحَجِّ وَ الصَّوْمِ وَ الْوَلایَةِ وَ لَمْ یُنَادَ بِشَیْ

سلام نیز پنج چیز است: نماز،  یعنی همان طوری که اصول اعتقادی اسلام و ایمان پنج چیز است اصول عملی ا

 زکات، روزه، حج، ولایت، و هیج کدام از آنها به اندازة ولایت دارای اهمیت نیست. 

اعتنایی و ترک اصول عملی نیز  بنابراین، همان گونه که انکار اصول اعتقادی موجب کفر اعتقادی است بی



 موجب کفر عملی است. 

 فرماید: انطور که مرحوم آیت الله خوئی)ره( میشود، همکفر عملی موجب خروج از اسلام نمی

 میزان در کفر و اسلام سه چیز است:

 ـ شهادت به وحدانیت خداوند؛ 1

 ـ شهادت به رسالت پیامبر اسلام)ص(؛ 2

 ـ اعتقاد به معاد. 3

هر کس به این سه چیز اعتراف کند مسلمان است و احکام اسلام: ارث، حرمت خون و مال، حلّیت ذباحه،  

شود و اگر یکی از این سه چیز را انکار کند، از اسلام خارج و حکم  سل و کفن و دفن و... بار میوجوب غ

 شود.  کافر برآن مترتب، می

انکار ضروریات دین مثل نماز، روزه، حج و زکانت... اگر منتهی به انکار یکی از این سه چیز نشود، بر شخص  

 شود.  منکر احکام کفر جاری نمی 

ٌّّّ عَنِ الْعَالَمِینَ{ )آل  }وَ ِللهِ عَلىَ النَّاسِ حِجُّ الْبَیْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَیْهِ سَبِیلاً وَ مَن کَفَرَ فإَِنَّ اللهَ غَنىٌّ  در آیه شریفه: 

 (  97عمران/ 

»و برای خدا بر مردم است که آهنگ خانه )او( کنند، آنها که توانایی رفتن به سوی آن دارند، و هر کس کفر 

 نیاز است«.را ترک کند، به خود زیان رسانده(، خداوند از همة جهانیان، بی ورزد )وحج

شود، از  شود بلکه کفر است که موجب ترک حج میاین آیه شریفه دلالت ندارد که انکار حج موجب کفر می 

 کند و همچنان سایر واجبات را. آنجایی که انسان کافر عقیده به حج ندارد، لذا طبعاً حج را ترک می

 نظیر این آیه شریفه: 

نَ ّْ فىِ سَقَرَ * قَالُواْ لَمْ نَکُ مِنَ الْمُصَلِّینَ * وَ لَمْ نَکُ نُطْعِمُ الْمِسْکِینَ * وَ کُنَّا نخَُّوضُ مَعَ الخَّْائضِی}مَا سَلَکَکمُ

 (؛ 46ـ 42* وَ کُنَّا نُکَذِّبُ بِیَوْمِ الدِّینِ{ )المدثر/ 

-گویند: ما از نماز گزاران نبودیم، و همواره روز جزا را انکار میمی»چه چیز شما را به دوزخ وارد ساخت؟ 

 کردیم،«  

نماز نخواندن و زکات ندادن آنها بخاطر کفر و تکذیب کردن قیامت بوده است، این آیه دلالت ندارد بر اینکه  

 ست.  ترک نماز موجب کفر شده بلکه به عکس، کفر و تکذیب روز قیامت منشأ ترک نماز و زکات شده ا

 [ 3و ممکن است کفر در این آیه شریفه در مقام کفران در مقابل شکر نعمت باشد.]

کند، مؤمن نیست،  و ممکن است کفر در این آیه وا مثالش در مقابل ایمان باشد، کسی که واجبات را ترک می

 بلکه مسلمان معصیت کار است.  



 ( کفر نعمت: 4

 و آن را در غیر موضع خود به مصرف برسانی.   کفر نعمت آن است که نسبت به آن ناسپاسی کنی 

 فرماید:  خداوند می

 (؛ 7ّْ إِنَّ عَذَابىِ لَشَدِیدٌ{ )ابراهیم/}لَئنِ شَکَرْتُمْ لَأزِیدَنَّکُمْ وَ لَئنِ کَفَرْتمُ

اگر سپاسگذار باشید )نعمت خود را( بر شما خواهم افزود و چنانچه نسبت به آن کفر بورزید )و ناسپاسی کنید(  

 عذاب من شدید است«. 

 ( کفر برائت: 5

 اما کفر برائت آن است که انسان نسبت به کسی اظهار برائت و بیزاری کند مانند این آیه شریفه: 

 (؛ 22{ )ابراهیم/ِّ کَفَرْتُ بِمَا أَشْرَکْتُمُونِ مِن قَبْل}إِنىّ

کردید من در  دادید )که فکر می می  گوید: من بیزارم از آنچه شما به من نسبت»شیطان روز قیامت به پیروانش می

 [ 4امور عالم و اعمال شما مؤثر هستم(«]

  

 .  29، ص3[. وسائل الشیعة، ج 1]

 .  15، ص 2[. اصول الکافی، ج2]

 .  4[. المعتمد، فی شرح العروة الوثقی، کتاب الحج، ص3]

 [. اخلاق عملیّ آیت الله مهدوی کنی.  4]

 

 ( ولایت تکوینی و تشریعی 100

 

   ( ولایت تکوینی و تشریعی 100 ▲

ی اصلی این بحث که ولایت باشد روشن  ج: پیش از آنکه به موضوع اصلی بحث بپردازیم، لازم است ریشه

 گردد.  

ته شده است. »وَلیْ« در لغت عرب، به معنای آمدن چیزی  ای عربی است که از کلمة »وَلی« گرف»ولایت« واژه

ای در میان آن دوباشد که لازمة چنین توانی و ترتّبی، قرب و نزدیکی  است در پی چیز دیگر؛ بدون آنکه فاصله



های مختلف )فتح و کسر( در معانی »حب ودوستی«، »نصرت آن دو به یکدیگر است. از اینرو، این واژه با هیئت

، »متابعت و پیروی«، »سرپرستی« استعمال شده است. که وجه مشترک همه این معانی همان قرب و یاری«

 معنوی است.  

 مقصود از واژه »ولایت« در بحث ولایت تکوینی و ولایت تشریعی آخرین معنای مذکور یعنی»سرپرستی« است.

  
 تکوینی  ولایت 

 .  خودش  درونی  قوای بر خارج  عالم که جهان  موجودات سرپرستی

هر انسانی نسبت، به قوای ادراکی خود مانند نیروی وهمی و خیالی و نیز بر قوای تحریکی خویش مانند  

دهد، چشم او  شهوت و غضب، ولایت دارد؛ به اعضاء و جوارح سالم خود ولایت دارد؛ اگر دستور دیدن می 

کند؛  اشتن چیزی را صادر می شنود و اگر دستور برددهد، گوش او می کند و اگر دستور شنیدن میاطاعت می

کند؛ البته این پیروی و فرمانبری، در صورتی است که نقص در این اعضاء برد و اقدام میدستش فرمان می

 وجود نداشته باشد.  

یابد و بر اساس آن، هر علتی ولیّ و سرپرست  باز گشت این ولایت تکوینی، به »علّت و معلول« تحقق می

باشد  ولی، مولّی علیه وسر پرستی شده و در تحت ولایت و تصرف علت خود میمعلول خویش است و هر معل

از این رو، ولایت تکوینی )رابطه علّی و معلولی( هیچ گاه تخلّف بردار نیست و نفس انسان اگر اراده کند که  

اش  یصورتی را در ذهن خود ترسیم سازد، اراده کردنش همان و ترسیم کردن و تحقق بخشیدن به موجود ذهن

 همان.  

 نفس انسان مظهر خدائی است که:  

 (؛  82}إِنَّمَا أمْرُهُ إِذَا أرَادَ شَیًّْا أن یَقُولَ لَهُ کُن فَیَکُونُ{ )یس/

درنگ موجود  گوید: »موجود باش!«، آن نیز بى»فرمان او چنین است که هر گاه چیزى را اراده کند، تنها به آن مى

 شود!«. مى

اده کند و بخواهد باشد، آن چیز با همین اراده و خواست، در حیطه نفس، موجود و  و لذا هرگاه چیزی را ار

شود. ولیّ واقعی و حقیقی اشیاء و اشخاص که نفس همه انسانها در ولایت داشتن مظهر اویند، فقط  متحقق می 

فرماید:  میکند و و فقط، ذات اقدس الهی است؛ چنانکه در قرآن کریم ولایت را در وجود خداوند منحصر می

 (.9}فاللهَ هُوَ الوَلِیُّ{ )شوری/

ولایت بر تشریع: همان ولایت بر قانونگذاری و تشریع احکام است، یعنی اینکه کسی، سرپرست جَعلِ قانون و  

وضع کنندة اصول و مواد قانونی باشد، این ولایت که در حیطة قوانین است و نه در دائرة موجودات واقعی و  



 بت به وضع قانون تخلفّ پذیر نیست.  تکوینی، اگر چه نس

»یعنی با ارادة مبدأ جعل قانون، بدون فاصله، اصل قانون جعل میشود، لیکن در مقام امتثال، قابل تخلفّ و  

عصیان است، یعنی ممکن است افراد بشر، قانون قانگذاری را اطاعت نمایند و ممکن است دست به عصیان  

تواند هریک از دو راه عصیان و  بر خلاف حیوانات، آزاد آفریده شده و می  بزنند و آن را نپذیرند؛ زیرا انسان

 اطاعت را انتخاب کند و در عمل آن را بپیماید. 

  
 تشریعی ولایت 

  تشریع محدوده در است ولایت   بلکه قانون، و  تشریع بر ولایت نه  و است تکوینی ولایت نه  که سرپرستی نوعی

 م است:  قس دو بر  خود  که الهی قانون تابع و

 یکی ولایت بر محجوران و دیگری ولایت بر جامعة خردمندان.  

ولایت تشریعی با دوقسمش همانند ولایت برتشریع مربوط به رابطة تکوینی و علّی و معلولی نیست بلکه از  

 امور اعتباری و قرار دادی است.  

ای تصدّی امور مردگان یا کسانی  ولایت در محدودة تشریع، در قرآن کریم و در روایات اسلامی، گاهی به معن

توانند حق خود را استیفا کنند آمده و گاهی به معنای  که بر اثر قصُور علمی یا عجز عملی یا عدم حضور، نمی 

 تصدّی امور جامعة انسانی. 

 از سوره مائدة:   55به عنوان نمونه: آیه 

 اْ الَّذِینَ یُقِیمُونَ الصَّلَوةَ وَ یُؤْتُونَ الزَّکَوةَ وَ هُمْ رَاکِعُونَ{}إِنَّمَا وَلِیُّکُمُ اللهُ وَ رَسُولُهُ وَ الَّذِینَ ءَامَنُو

دارند، و در  اند همانها که نماز را برپا مى»سرپرست و ولىّ شما، تنها خداست و پیامبر او و آنها که ایمان آورده

 دهند«. حال رکوع، زکات مى

بِالْمُؤْمِنِینَ مِنْ أَنفُسِهِمْ؛ پیامبر نسبت به مومنان از خودشان   لىَُّّّ أَوْاز سوره احزاب، »النَّبى6ِو همچنین آیه 

 تر است«.سزاوار 

[؛ آیا از خودتان بخودتان  1فرمایند: »ألستُ اَولی بِکُم مِن اَنفُسِکُم«]رسول اکرم)ص( در واقعه غدیر خم می

 ن سرپرست هستم علی سرپرست اوست«. [؛ هرکه را م2تر نیستم؟«؛ »من کنت لمولاه فَعَلیٌّ مولاهُ«]سزاوار 

باتوجه به آیه حصر ولایت»فالله هو الولیّ«تنها ولی حقیقی و با لذات، خداوند است و پیامبر اکرم)ص( و اهل 

بیت عصمت و طهارت)ع(، ولیّ بالعرض و مظهر ولایت خداوندند و به تعبیر لطیف قرآن، آیه و نشانه ولایت  

 [ 3اند.] الهی

اند، اما انسان کامل و اولیاءخداوند، آیه و نشانه تام خداوند  یم، همه موجودات، آیات الهیبه تعبیر قرآن کر



 هستند.  

کند: زمانی که مریض شدم  فرمایند: در روز قیامت، خدای عزوجل از شخص مؤمن سوال میامام صادق)ع( می

فلان بنده مومن که مریض  شوید! فرمود: گوید: شما که مریض نمیچرا به عیادتم نیامدی؟ شخص مومن می

 [4کردی، مرا عیادت کرده بودی.]شد، اگر او را عیادت می

  

 . 1، ح2، ص27[. بحار، ج1]

 .3، ح 295، ص1[. کافی، ج2]

 [. ولایت فقیه، آیت الله جوادی آملی. 3]

 . 39، ح 227، ص78[. بحار، ج4]

 

 ( آیا شیطان همان ابلیس است؟ 101

 

   ( آیا شیطان همان ابلیس است؟101 ▲

 ها هم وجود دارد؟ج( آیا جنود و اعوان شیطان، اختصاص به اجنه دارد یا در میان انسان

 واسطه با ابلیس در ارتباط باشند؟  د( آیا در میان اجنه، کسانی هستند که بی

[ یکی از 1بار به صورت جمع )شیاطین( در قرآن آمده است.]  ج: واژه شیطان هفتاد بار به صورت مفرد و هجده

 اصول مسلم قرآنی، وجود شیطان و اعتقاد به آن است.  

شود که از جایی رانده شده و سرکش و موذی است. این موجود سرکش  الف( »شیطان« به موجودی گفته می

ولی ابلیس که از نوع جن است، نام آن  برای هر موجودی منحرف کننده باشد، خواه انسان باشد یا غیر انسان، 

شیطانی است که آدم ـ علی نبینا و آله و علیه السلام ـ را فریب داد و اکنون نیز با لشکر خود، در کمین انسانها  

 باشد.  می

جَبْتُمْ لىِ فَلاتَلُومُونىِ وَ  َّ عَلَیْکُم مِّن سُلْطَانٍ إِلَّا أن دَعَوْتُکُمْ فَاسْتَخوانیم: }... وَ مَا کاَنَ لىِدر این آیه شریفه می

( »من بر شما تسلطی نداشتم، مگر آنکه من خواندم و شما دعوتم را پذیرفتید؛ پس مرا 22لُومُواْ...{؛ )ابراهیم/

 ملامت نکنید ]که چرا خواندم، چون کار من آن بود[ و خودتان را ملامت کنید که چرا از من قبول کردید؟!«. 



کند، بلکه کار او وسوسه و دعوت به گناه  د که شیطان، هرگز انسان را مجبور به گناه نمیشو از این آیه معلوم می

 است که اگر انسان به این دعوت اهمیت ندهد، شیطان سرکوب خواهد شد.  

کند و بر اثر  شود که شیطان، فقط اعمال زشت را تزیین می( استفاده می42ـ   39همچنین از آیات شریفه )حجر/

 [ 2افتد.] شوند؛ مگر این که در »عِبَادِ مُخلِصِین« کارگر نمیوا میآن، مردم اغ

ب( تأثیر نفوذ »شیطان« )دشمن خارجی( در انسان از راه هواهای نفسانی )دشمن داخلی( است و به 

 پردازد که عبارتند از: های مختلف، به وسوسه انسان میصورت

 نِّیهِمْ وَ مَا یَعِدُهُمُ الشَّیْطَنُ إِلَّا غُرُوراً{؛( }یَعِدُهُمْ وَ یُم120َهای دروغ؛ )نساء/ . وعده1

سازد در حالى که جز فریب و نیرنگ، به  دهد و به آرزوها، سرگرم مىها )ى دروغین( مى»شیطان به آنها وعده

 دهد«. آنها وعده نمى

ِّم بخَِّیْلِکَ وَ رَجِلِکَ وَ شَارِکْهُمْ فىِ الْأمْوَالِ وَ  ( }وَاسْتَفْزِزْ مَنِ اسْتَطَعْتَ مِنهُّْم بِصَوْتِکَ وَ أجْلِبْ عَلَیه64ْ)اسراء/

 الْأوْلَادِ وَ عِدْهُمْ وَ مَا یَعِدُهُمُ الشَّیْطَنُ إِلَّا غُرُوراً{؛

ات را بر آنها گسیل دار! و در ثروت  توانى با صدایت تحریک کن! و لشکر سواره و پیاده»هر کدام از آنها را مى

اى به آنها  ها سرگرم کن! ولى شیطان، جز فریب و دروغ، وعده! و آنان را با وعدهو فرزندانشان شرکت جوى

 دهد«. نمى

( }لایُکلَِّّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا کَسَبَتْ وَ عَلَیهَّْا مَا 286. ترساندن انسان از آیندة خودش )بقره/ 2

ا  ینَا أَوْ أَخْطَأنَا رَبَّنَا وَ لَا تَحْمِلْ عَلَیْنَا إِصْرًا کَمَا حَمَلْتَهُ عَلىَ الَّذِینَ مِن قَبْلِنَا رَبَّنَا وَ لَاکْتَسَبَتْ رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذْنَا إِن نَّسِ

 مِ الْکَفِرِینَ{؛قَوْتُحَمِّلْنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ وَ اعْفُ عَنَّا وَ اغْفِرْ لَنَا وَ ارْحَمْنَا أَنتَ مَوْلَئنَا فَانصُرْنَا عَلىَ الْ

کند. )انسان،( هر کار )نیکى( را انجام دهد، براى خود »خداوند هیچ کس را، جز به اندازه تواناییش، تکلیف نمى

گویند:( پروردگارا! اگر ما فراموش یا خطا  انجام داده و هر کار )بدى( کند، به زیان خود کرده است. )مؤمنان مى

گارا! تکلیف سنگینى بر ما قرار مده، آن چنان که )به خاطر گناه و طغیان،( بر  کردیم، ما را مؤاخذه مکن! پرورد

کسانى که پیش از ما بودند، قرار دادى! پروردگارا! آنچه طاقت تحمل آن را نداریم، بر ما مقرّر مدار! و آثار گناه  

ا را بر جمعیّت کافران،  را از ما بشوى! ما را ببخش و در رحمت خود قرار ده! تو مولا و سرپرست مایى، پس م

 پیروز گردان!«. 

( }تَاللهِ لَقَدْ أرْسَلْنَا إِلىَ أمَمٍ مِّن قَبْلِکَ فَزَیَّنَ لهَُّمُ الشَّیْطَانُ أعْمَالَهُمْ فَهُوَ وَلِیُهُّمُ 63. آراستن کارهای زشت )نحل/3

 الْیَوْمَ وَ لهَُّمْ عَذَابٌ ألِیمٌ{؛

تو پیامبرانى فرستادیم امّا شیطان اعمالشان را در نظرشان آراست و    »به خدا سوگند، به سوى امتهاى پیش از

 امروز او ولىّ و سرپرستشان است و مجازات دردناکى براى آنهاست!«. 



عَنِ السَّبِیلِ فَهُمْ ( }وَجَدتُّهَا وَ قَوْمَهَا یَسْجُدُونَ لِلشَّمْسِ مِن دُونِ اللهِ وَ زَیَّنَ لَهُمُ الشَّیْطَانُ أعْمَالَهُمْ فَصَدَّهُمْ 24)نمل/

 لایَهْتَدُونَ{؛ 

کنند و شیطان اعمالشان را در نظرشان جلوه داده، »او و قومش را دیدم که براى غیر خدا ـ خورشید ـ سجده مى

 شوند!«. و آنها را از راه بازداشته و از این رو هدایت نمى

ن مَّسَاکِنِهِمْ وَ زَیَّنَ لَهُمُ الشَّیْطَانُ أعْمَالَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِیلِ وَ  َّ لَکُم مِّ( }وَ عَادًا وَ ثَمُودَاْ وَ قَد تَّبَین38َ)عنکبوت/

 کاَنُواْ مُسْتَبْصِرِینَ{؛

»ما طایفه »عاد« و »ثمود« را نیز )هلاک کردیم(، و مساکن )ویران شده( آنان براى شما آشکار است شیطان  

 ن رو آنان را از راه )خدا( بازداشت در حالى که بینا بودند«. اعمالشان را براى آنان آراسته بود، از ای

کند؛ بنابراین، هر نوع ضعف در اعتقادات و بینش و خلاصه آنکه شیطان از راه وهم وخیال درانسان نفوذ می

انسان، راهی برای نفوذ شیطان است؛ هم چنین هر نوع رذیله و نقطه ضعف اخلاقی، جای پایی برای شیطان  

 کند. دنیا طلبی و اسیر دنیا بودن و ارتکاب گناه، راه را برای تسلط شیطان بر انسان هموار میاست؛ پس  

های ورود و تسلط او بر انسان است و از آن جا که عقل همیشه در  بهترین راه مبارزه با شیطان، سد نمودن راه

قویت عقل در برابر هواهای حال کشمکش و مبارزه با نفس است، کمک به عقل و پیروی از آن، راهی برای ت 

 نفسانی است. 

ج( همن طور که قبلاً اشاره شد، شیطان در قرآن کریم، به مفهوم وصفی )شریر( به کار رفته است؛ جز این که  

گاهی در مورد خود ابلیس، و گاه به معنای عام، در مورد هر موجود شریری که شرارت در او »ملکة راسخ«  

 شود.گردیده است، اطلاق می

ٍّّّ عَدُوًّا شَیَاطِینَ الْانسِ وَ  ِّّّ نَبىِ( }وَ کَذَالِکَ جَعَلْنَا لِکل112ُنابراین، شیطان یا جنّی و یا انسی است )انعام/ ب

 های بشری یا جنی«.ِّ{؛ »و چنین قرار دادیم برای هر پیامبری دشمنی از شیطانالْجِنّ

 ن شرارت است. پس برخی از جن و یا انس ]علاوه بر ابلیس[ هستند که کارشا

قرآن کریم برای شیطان، وجود ذریه، جنود و دار و دسته را تأیید میکند: }... إِنَّهُ یَرَئکُمْ هُوَ وَ قَبِیلُهُ مِنْ حَیْثُ  

بینند، به  را میاش شما  (، »ابلیس و دار ودسته27لاتَرَوْنهَُّمْ إِنَّا جَعَلْنَا الشَّیَاطِینَ أوْلِیَاءَ لِلَّذِینَ لَایُؤْمِنُونَ{؛ )اعراف/

ایمانان،  ایمانان باشند و بر بیبینید؛ همانا این سنت را نهادیم که شیطان، دوستان بیطوری که شما آنها را نمی

(، و سپاهیان ابلیس همگی؛ }أفَتَتَّخِذُونَهُ وَ ذُرِّیَّتَهُ  95ولایت داشته باشند«؛ }وَ جُنُودُ إِبْلِیسَ أجْمَعُونَ{؛ )شعراء/

اید و آنان را  (، »آیا مرا وانهاده و شیطان و فرزندانش را ولیّ خویش قرار داده50مِن دُونىِ{؛ )کهف/ أوْلِیَاءَ

 [ 3کنید؟«.]دوست خود حساب می

( »پس  50ِّ...{ )کهف/ ح( قبلاً گذشت که ابلیس از جنس اجنه است: }... فَسَجَدُواْ إِلَّا إِبْلِیسَ کاَنَ مِنَ الْجِنّ



 ]که[ از جن بود«.  سجده کردند جز ابلیس

ها،  توانند داشته باشند؛ همان طور که برای انسانبدیهی است، جنیان، با هم جنس خود ارتباط دارند، و یا می

 امکان ارتباط با یکدیگر وجود دارد. 

  البته، از آنجا که اجنه، خوب و بد، مؤمن و کافر و... دارند، ممکن است اجنه مؤمن از ارتباط و نزدیکی با اجنه

کافر ]به ویژه ابلیس که فرد خاص از اجنه است[ پرهیز کنند که مبادا آلوده شوند؛ همان طور که در بین مؤمنان  

 ها نیز چنین است. از انسان

  

 ، انتشارات دار الکتب الاسلامیة، تهران.  42، ص4[. قاموس قرآن، سید علی اکبر قرشی، ج1]

،  191، ص1وج326، ص 10ةالله مکارم شیرازی و دیگران، ج [. برای آگاهی بیشتر، ر.ک. تفسیرنمونه، آی2]

 ، دارالکتب الاسلامیه. 32، ص 4؛ ج291، ص 3دارالکتب الاسلامیه، /قاموس قرآن، سید علی اکبر قرشی، ج

 ، انتشارات در راه حق. 317ـ  295، ص2و 1[. ر.ک: معارف قرآن، آیت الله مصباح یزدی، ج3]

 

 بلیس از فرشتگان است یا از جنیان؟( ا102

 

   ( ابلیس از فرشتگان است یا از جنیان؟102 ▲

شود که ابلیس ازجنس ملائکه بوده و از آیات شریفه  ( استفاده می30و  29(، )الحجر/33از آیات شریفه، )بقره/ 

 ه است. طریق جمع بین این آیات چگونه است؟ شود که از جنس اجنه بود( استفاده می50(، )کهف/ 11)اعراف/

 ج: ابلیس، از جنس اجنه است؛ چون: 

 فرماید: می  50ـ خداوند متعال در سوره کهف، آیه  1

 ِّ فَفَسَقَ عَنْ أمْرِ...{ و آیه تصریح به این دارد که ابلیس از اجنه است. }... إِلَّا إِبْلِیسَ کاَنَ مِنَ الْجِنّ

 لائکه: ـ گفته خداوند در مورد م2

 (؛ 6}... لایَعْصُونَ اللهَ مَا أمَرَهُمْ وَ یَفْعَلُونَ مَا یُؤْمَرُونَ{ )تحریم/

نمایند. اگر ابلیس از جنس ملائکه  اند اجرا میکنند و آنچه را فرمان داده شده»هرگز فرمان خدا را مخالفت نمی

 کرد«. بود، معصیت خدا را نمی



خِذُونَهُ وَ ذُرِّیَّتَهُ أوْلِیَاءَ مِن دُونىِ وَ هُمْ لَکُمْ عَدُوُّ بِئْسَ لِلظَّالِمِینَ بَدَلاً{  ـ ابلیس دارای نسل است: }... أفَتَت3َّ

 ( لکن ملائکه نسل نارند. 50)کهف/

 (1. ملائکه رسولان خدایند و بر رسول کفر و فسق جایز نیست }... جَاعِلِ الْمَلَئکَةِ رُسُلاً{ )فاطر/4

کند. از ایشان استثناء شده؛  ئکه، بر اینکه شیطان از جنس ملائکه بوده دلالت نمیو استثناء شدن شیطان از ملا

 تواند مستثنی منقطع باشد؛ چون آیه:چون با ایشان مأمور به سجده بوده و همچنین می

باشد؛ ولی از  [ که ظن از جنس علم نمی1(.] 157ِّ وَ مَا قَتَلُوهُ یَقِینَاً{؛ )نساء/}... مَا لهَُّم بِهِ مِنْ عِلْمٍ إِلَّا اتِّبَاعَ الظَّنّ

 آن استثناء شده است. 

  

 ، مؤسسه الاعلمی.  163، ص1[. مجمع البیان، طبرسی، ج1]

 

 ( قضا و قدر و عدل الهی در قرآن کریم103

 

   ( قضا و قدر و عدل الهی در قرآن کریم103 ▲

دهد مگر به  ای در جهان رخ نمیرآن، صراحتاً حکومت و دخالت سرنوشت، و اینکه هیچ حادثهبرخی آیات ق

مشیت الهی، و آن حادثه قبلا در کتابی مضبوط بوده است و تأیید شده، و اینکه انسان هیچ گونه در تعیین  

 سرنوشت خود دخالت ندارد. هر آنچه خداوند خواسته همان است مثل این آیه شریفه: 

 اللهِ یَسِیرٌ{  }مَا أصَابَ مِن مُّصِیبَةٍ فىِ الْأرْضِ وَ لَا فىِ أنفُسِکُمْ إِلَّا فىِ کِتَابٍ مِّن قَبْلِ أن نَّبْرَأهَا إِنَّ ذَلِکَ عَلىَـ 1

دهد مگر اینکه همه آنها قبل از (؛ هیچ مصیبتى )ناخواسته( در زمین و نه در وجود شما روى نمى22)حدید/ 

 «.ینیم در لوح محفوظ ثبت است و این امر براى خدا آسان استآنکه زمین را بیافر

؛ خدا هر کس را بخواهد گمراه، و هر کس را بخواهد  ( 4ـ }فَیُضِلُّ اللهُ مَن یَشَاءُ وَ یَهْدِى مَن یَشَاءُ{ )ابراهیم/2

 کند«.هدایت مى

وَ تَنزِعُ الْمُلْکَ مِمَّن تَشَاءُ وَ تُعِزُّ مَن تَشَاءُ وَ تُذِلُّ مَن تَشَاءُ بِیَدِکَ  ـ }قُلِ اللَّهُمَّ مَالِکَ الْمُلْکِ تُؤْتىِ الْمُلْکَ مَن تَشَاءُ 3

(؛ »بگو: بارالها! مالک حکومتها تویى به هر کس بخواهى، 26ّْءٍ قَدِیرٍ{ )آل عمران/ِّّّ شىَکلُ الْخَیْر إِنَّکَ عَلىَ

دهى و هر که را  کس را بخواهى، عزت مى گیرى هربخشى و از هر کس بخواهى، حکومت را مىحکومت مى



 «. کنى. تمام خوبیها به دست توست تو بر هر چیزى قادرىبخواهى خوار مى

و امثال این آیات شریفه ظاهرش دلالت داردکه انسان در سرنوشتش نقش ندارد. و در مقابل آیاتی دلالت میکند  

 تواند آنرا تغییر دهد:  است و میبر اینکه انسان در عمل خود مختار و در سرنوشت خود موثر 

یُغَیرُِّّواْ مَا بِأنفُسِهِمْ{؛ خداوند سرنوشت هیچ قوم )و    ی رعد: }إِنَّ اللهَ لایُغَیرُِّّ مَا بِقَوْمٍ حَتىَسوره11ی ـ آیه1

 دهد مگر آنکه آنان آنچه را در خودشان است تغییر دهند!«.ملّتى( را تغییر نمى

ِّّّ مَکاَنٍ فَکَفَرَتْ  ضَرَبَ اللهُ مَثَلاً قَرْیَةً کَانَتْ آمِنَةً مُّطْمَئنَّةً یَأتِیهَا رِزْقُهَا رَغَداً مِّن کلُ سوره نحل: }وَ  112ـ آیه ی2

کنند،( مثلى زده است:  ؛ خداوند )براى آنان که کفران نعمت مىبِأنْعُمِ اللهِ فَأذَاقَهَا اللهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَ الْخَوْفِ{

رسید امّا به نعمتهاى خدا ناسپاسى  ه امن و آرام و مطمئن بود و همواره روزیش از هر جا مىمنطقه آبادى ک 

 دادند، لباس گرسنگى و ترس را بر اندامشان پوشانید«. کردند و خداوند به خاطر اعمالى که انجام مى

ا باید مفاد ظاهر یک  این دو دسته آیات از نظر غالب علماء تفسیر و علماء کلام معارض یکدیگرند بعقیده آنه

 دسته را پذیرفت و دسته دیگر را تأویل کرد.  

از نیمه قرن اول که دو طرز تفکر در این باب پیدا شد، گروهی که طرفدار آزادی و اختیار بشر شدند، دسته اول  

رادر   از آیات را تأویل بردند و به قدری معروف شدند و گروهی دیگر که طرفدار عقیده و تقدیر شدند و انسان

دانستند، به »جبری«نامیده شدند. تدریجاً دو فرقه بزرگ کلامی به نام اشاعره و معتزله پدید  افعالش مجبور می

 آمدند. 

علت اینکه این دو دسته از آیات متعارض شناخته شدند اینست که به عقیده متکلمین و برخی از مفسرین لازمه 

ان آزاد نباشد، آزادی با مقدر بودن سازگار نیست، لازمه اینکه  اینکه همه چیز بتقدیر الهی باشد اینست که انس

همه چیز در علم خدا کذشته است اینست که همه چیز باید جبراً و بدون اختیار صورت گیرد، والاّ علم خدا  

 جهل خواهد بود. 

ود تعیین و از آن طرف لازمه اینکه انسان خود عامل در خوشبختی و بدبختی خود باشد، و سرنوشت خود را خ

 کند، اینست که تقدیری قبلی در کار نباشد هر کدام آیات تقدیر و آیات اختیار را تأویل و توجیه کردند. 

 ج( ما در صدد این هستیم که این آیات نیاز به تأویل و توجیه دارد یا نه؟

 اول قضاء و قدر را تحقیق کنیم:

گویند که در میان متخاصمین  این جهت قاضی می قضاء: به معنی حکم و قطع و فیصله دادن است، قاضی را از

 دهد. کند و بکار آنها فیصله میحکم می

 قدر: بمعنی اندازه و تعیین است، این کلمه در قرآن کریم بهمین معنا زیاد استعمال شده است. 

الهی حوادث جهان از آن جهت که وقوع آنها در علم و مشیت الهی قطعیت و تحتّم یافته است، مَقضی بقضاء 



باشد و از آن جهت که حدود و اندازه و موقعیت مکانی و زمانی آنها تعیین شده است مقدر به تقدیر الهی  می

 شود سه گونه میتوان نظر داد:باشد بطور کلی درباره حوادثی که در جهان واقع میمی

شود  زمان که واقع میـ اینکه بگوییم حوادث با گذشته خود هیچ گونه ارتباطی ندارند، هر حادثه در هر 1

مربوط و مدیون اموری که بر او تقدم دارند نیست نه اصل وجود او باامور قبلی مربوط و متکی است و نه  

خصوصیات و شکل و مختصات زمانی و مکانی، مطابق این نظر باید اصل علیّت را یکسره انکار کنیم و حوادث  

 را با گزاف و اتفاق توجیه کنیم.

اسباب و مسببات شویم، ولی هر علتی معلولی خاص ایجاب کند و هر معلولی از علّت معین  ـ قائل به نظام 2

امکان صدور داشته باشد منکر شویم و چنین پنداریم که در همه عالم و جهان هستی یک علت و یک فاعل  

شود ارادة  یبیشتر وجود ندارد و آن ذات حق است، همه حوادث و موجودات مستقیماً وبلا واسطه از او صادر م

 ای مستقیماً و جداگانه تعلق میگیرد، این همان مفهوم جبر و سر نوشت جبری است. بهر حادثه

ـ اینکه اصل علیت عمومی و نظام اسباب و مسببات برجهان و جمیع وقایع وحوادث حکم فرماست. هر  3

یر خصوصیات  حادثی ضرورت و قطعیت وجود خود را و همچنین شکل و خصوصیت زمانی و مکانی و سا

شودو این همان  وجودی خود را از علل متقدمة خود کسب کرده است تا به علت العلل و مبدأ هستی منتهی می

 نظریه عدلیه است. 

شود و نیازی بتأویل وتوجیه نیست؛ مثلا طبق این نظر سوم تعارض بین این دودسته از آیات خود بخود حل می

زت، قدرت، رزق، سلامت و حتی حسنات و سیئات را به مشیت و  آنجایی که قرآن کریم، هدایت، ضلالت، ع 

کند مانند آیات دسته اول، هیچ یک از اینها مستلزم نفی دخالت علل و اسباب طبیعی  تقدیر الهی مستند می

نیست. بنابراین بین این آیات و آیاتی که صریحاً دخالت خود بشر را در هدایت و ضلالت، یادر عزت و قدرت، 

کند منافاتی نیست، سر مطلب اینست که قضاء و قدر،  و سلامت، یا در حسنات و سیئات تأیید می یادر رزق

مشیت و اراده علم و عنایت حق تعالی علتّی است در طول علل طبیعی نه در عرض آنها تمام نظام منظم لا  

 نهائی علل و اسباب متکی و منبعث است از اراده و مشیت. 

  
 الهی  قدر و  قضاء و  حق

ز این رو این تقسیم غلط است که بگوییم چه چیز فعل خداست و چه چیزی فعل خدانیست، همه چیز در  ا

 [ 1عین اینکه فعل فاعل و سبب نزدیک خود است فعل خداوند هم هست.]

در کتاب تحف العقول، ضمن حدیث مفصلی از امام هادی)ع( که در موضوع جبر و تفویض و عدل به گروهی 

فرماید: شخص )عبایة بن ربعی اسدی( از حضرت امیرالمؤمنین)ع( از قدرت و  ده است میاز شیعیان نوشته ش



استطاعت سئوال کرد که آیا انسان قدرت و استطاعت دارد، و کارها را با قدرت و استطاعت خود انجام میدهد  

 و یا فاقد قدرت و استطاعت است؟ 

دهد، پس دخالت خداوند در کاری که  انجام می و اگر قدرت و استطاعت دارد، کارها را با حول و قوه خود

 انسان بقدرت و توان خود میکند، چگونه است؟ 

امام به او فرمود: »سألتَ عَنِ الاِ ستطاعة تَملکها من دونِ الله او مع الله فسََکَتَ عبایةُ، فقال له امیرالمومنین)ع( قل  

ا مع الله قتلتکُ. وان قلتَ: تملکها دون الله قتلتکُ قال عبایةُ:  یا عبایة، قال و ما اقولُ؟ قال)ع(: ان قلتَ: اِنَکّ تملکه

 [ 2فما اقولُ یا امیرالمومنین)ع(؟ قال)ع(: تقولُ تملکها بالله الذی یملکها من دونک...«.] 

تو از استطاعت سوال کردی؟ آیا توکه مالک این استطاعت هستی، بخودی خود و بدون دخالت خداوند صاحب  

ا باشرکت خداوند صاحب آن هستی؟ سوال کننده در جواب متحیّر ماند چه بگوید. امام  این استطاعتی و ی

کشم، )زیرا خود را فرمود: اگر مدعی شوی که تو وخدا باهم صاحب این قدرت و استطاعت هستید، تورا می

شریک خدا فرض کردی و این کفر است( و اگر بگویی بدون خدا صاحب این استطاعت هستی باز تو را  

کشم )زیرا خود را مستقل وبی نیاز از خدا فرض کردی و این نیز کفراست.( سائل پرسید: پس چه بگویم؟  یم

باشی در حالی که در همین حال خداوند صاحب مستقل  فرمود: تو به مشیت و اراده حق صاحب استطاعت می

بذات، و اما او صاحب   این استطاعت است. یعنی توصاحب این استطاعتی اما صاحب متکی بغیر و غیر قائم

دهد این استطاعت تو  همین استطاعت است اما صاحب قائم بالذات و غیر متکی به غیر اگر به تو استطاعت می

دهد. درعین حال باید بدانی آنچه بتو تملیک کند تورا در بوته آزمایش قرار میعطیّه اوست و اگر از تو سلب می

سازد باز تحت قدرت خود اوست و از تحت  تورا بهر چه قادر میکند در عین اینکه خودش مالک اوست، می

 شود. قدرت او خارج نمی

تواند این امور جلو  گیرد. آیا میاز رسول اکرم)ص( سوال شد حرزهائی بعنوان استشفاء مورد استفاده قرار می

باشد. تأثیر اینها در جلوگیری از  می[؛ خود اینها نیز از قدر الهی  3قدر الهی را بگیرد فرمود: اِنّها مِن قَدَرِ الله]

 بیماری نیز به قضا و قدر الهی است. 

علی)ع( در سایه دیوارکجی نشسته بود، از آنجا حرکت کرد و در زیر سایه دیوار دیگر نشست، به آن حضرت  

الله الی قَدرِ   گفته شد: یا امیرالمومنین)ع( تَفِرّ من قضاء الله؛ از قضاء الهی فرار میکنی؟ فرمود: أفرّ من قضاء

برم.  برم، یعنی از نوعی قضاء و قدر بنوعی دیگرازقضاء و قدر پناه می[ از قضاء الهی بقدر الهی پناه می4الله؛]

یعنی اگر بنشینم و دیوار برسرم خراب شود قضاء و قدرالهی است، زیرا در جریان علل و اسباب اگر انسانی در  

بیند، و این خود قضا شود و صدمه مییند آن دیوار برسرش خراب میزیر دیواری شکسته و مشرف با نهدام بنش

 ماند، این نیز قضا و قدرالهی است. و قدرالهی است واگر خودرا کناری بکشد از خطر مصون می



شود که مسلمانان صدر اول با اعتقاد راسخی که بقضا و قدر داشتند، این  مجموعاً از تاریخ اسلامی روشن می

دیدندو مسئله تغییر و  ان دریافت کرده بودند که با تسلط خودشان برسر نوشت شان منافاتی نمیتعلیم را آنچن

تبدیل سرنوشت و اینکه خود این تغییر و تبدیلها نیز جزء قضا و قدر است نزد آنها امری مسلم بوده، لذا اعتقاد 

 محکم آنها به سرنوشت، آنها را بسوی عقیده جبر نکشانید. 

باشد با این تحقیقی که ذکر شد )نفی جبر و  ین این دودسته از آیات که در ظاهر منافی مینتیجه: اینکه ب

شودو نیاز به تأویل و توجیه ندارد و بانظر عدلیه »لاجبر و لا تفویض بل الامر بین  تفویض( تنافی رفع می

 الامرین« مطابقت دارد. 

  

 [. انسان و سرنوشت، شهید مطهری. 1]

 ن بن علی بن الحسین ابن شعبه الحرانی.[. تحف العقول، حس2]

 . 78، ص 5[ بحار الانوار، جلد 3]

 . 337[. توحیدصدوق ص4]

 

 ( هدایت تکوینی و تشریعی 104

 

   ( هدایت تکوینی و تشریعی104 ▲

ج: هدایت تکوینی به این معنا است که خداوند موجودات را هدایت یافته و راه یافته به مقاصد و نیازها یش  

آفریده است؛ خداوند یک سلسله عوامل پیشرفت و تکامل در موجودات مختلف جهان اعم از انسان و سایر  

رشد و تکامل جنین در شکم مادر و   برد.جانداران، حتی موجودات بیجان، آفریده که آنها را به سوی تکامل می

های گیاهان در دل زمین و حرکت کرات مختلف منظومه شمسی در مدار خود و مانند آن،  نمو و پیشرفت دانه

ی آن عوامل و  های مختلفی از هدایت تکوینی هستند، این نوع هدایت مخصوص خدا است و وسیلهنمونه

 فرماید: در این باره می اسباب طبیعی و ماوراء طبیعی است. قرآن کریم

 (50؛ )طه/َّّّ هَدَى{ّْءٍ خَلْقَهُ ثمُکلَّ شىَ }قَالَ رَبُّنَا الَّذِى أعْطَى

ی آفرینش او بود داده، سپس راهبریش کرده  »گفت: پروردگار ما کسی است که به هر موجودی آنچه را لازمه



 است«.

گیرد و از مراحل  گردد و دست او را مینسان میمقصود از هدایت تشریعی، هدایتی است که از بیرون متوجه ا

رساند، این نوع هدایت، به وسیله پیامبران و امامان)ع( و افراد صالح و مربیان  خطرناک عبور داده و به مقصد می

 فرماید: شود، قرآن کریم در این باره میدلسوز انجام می

 (2؛ )بقره/}ذَلِکَ الْکِتَبُ لارَیْبَ فِیهِ هُدىً لِّلْمُتَّقِینَ{

 ی هدایت پرهیزگاران است«.  »این کتاب ]بزرگ[، تردیدی در آن نیست و وسیله

  امین محمد الحاج متدین و  خیِّر برادر از یشکرالخالق« لم المخلوق یشکر¬در پایان جا دارد از باب »من لم

ا به عمل آورم، جزاه  ر تشکر و تقدیر  کمال  نمودند، همیاری  و همکاری اینجانب با اثر این چاب  در  که نوری

 الله خیر الجزاء.

  


